# 314664161

James My No mon

פונב נועם וא ליקום ויי my Magaga and my all magagagert might hand mother with a second ognalmal of medarida algangore 10 01 7 in - 13 m 1 1 + 1 1 1 0 10 m 1 10 m 10 2 0 योगी भारत की भी भी की की में मान का मान मारी Apom naDannal Harry manany कि की अने पर वन बन किन का कि में अने की की ने के ने क n com 12/10 g m 2 2) 13 m mm , 81 gu , it would and malikite we care thought rally y lan word a do bold and har in word anolonal may anal delimited in de المرا له المنظمة المنافقة المن المن المن والمن في لم المان لم المال المعالم الما الما والم المان من الما الم المان Janaha dad a a so wat the 1 a daw woulds ना त्यं वा भूने ता का वृष्ण की की खुन कुन क त्यान Plat alpinationalowanin statua,

#### Dašapiamati Piakāšana Samīti C/o S M. S P. Sanskiit College UDIPJ

#### ĀNANDAMĀLĀ

A Commentary on
Sri Sangrahabhashya of
Sri Madhwacharya
by
Traivikramaryadasa

\*

Edited with a glossary
and foot-notes by

Bannanje Govindacharya

\*

(Under the financial assistance by Ministry of Education and Youth Services, Government of India)

1970

Dasapramatı Prakāsana Samıti UDIPI

## <u> उनामन्द्रमाल्जा</u>

[श्रोमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य संग्रहभाष्यस्य टीका]



#### त्रैविक्रमार्यदासः



बन्नञ्जेपदोपाह्वेन गोविन्दाचार्येण सशोधिता, टिप्पन्या च सयोजिता, सम्पादिता च



भारतीयकेन्द्राधिशासनस्याऽथिकसाहाय्येन प्रकाशिता

1970

दशप्रमतिप्रकाशनसमिति रजतपीठपुरम् (उडुपी)

#### Ānandamālā

C All rights reserved

First Edition, 1970 (1000)

Edited by Bannanje Govindacharya Udipi-3

Published by Dašapramati Prakāšana Samiti Udipi

Cover design by R. K. De'gar

Printed at

Manipal Power Press

Manipal, S. India

Dedicated to the Holy Feet of



Sri Vısvesha Thirtha Swamıjı of Srı Pejavar Mutt

#### INTRODUCTION

Life is a process, being imprisoned always craves for liberation. At times we come in contact with great souls appointed to enlighten the suffering lot, to show the suitable path to liberation Good souls do descend to earth with abundance of spiritual energy, far superior to any other energy, to shape up things in accordance with the divine will When in operation these souls radiate unintelligible powers that suppress the bad and enliven the good qualities without notice Perhaps, after a long, we in Udipi were fortunate enough to smell a similar atmosphere, during the paryayam period of Sri Visvesha Thirtha Swamiji of Sri Pejavar Mutt As one could feel the entire atmosphere was rather spiritually charged, through his intensely active engagements in spiritual discourses and incessantly conscious attachment with Lord Krishna He attracted many a good soul, helped them thrive in the right path. Indeed, a sunflower cannot but open its petals when the sun is in the rise

It is in this period, we, a group of young men decided to request Swamiji to bless us with some Pravachan on some Vedantic texts We went to him with the proposal Swamiji graciously accepted

For his Pravachan, Swamiji selected Sri Madhwa's SANGRAHARTHA SANGRAHA, (a gloss on Brahma Sootras of Sri Badarayana in nutshell) popularly known as ANURHASHYA and also SANGRAHABHASHYA

Thus the Pravachan went on Various types of people—teachers, office bearers etc etc assembled to have this rare opportunity of listening to Swamiji with great enthusiasm Some of us took notes, posed questions foreign to traditional philosophy and some times childish questions (as we could descern later) also Swamiji was kind enough to give patient hearing, reply with affirmity and convince us, the mostly non-vedantic students. His impressive teaching make us realize that the philosophy of Sri Madhwa is based on very fundamental truths of creation.

Meanwhile our dear friend Sri Bannanje happened to find a rare manuscript of ĀNANDAMĀLĀ, a commentary on Sangraha Bhashya i e Anu Bhashya in the Ms library of Sri Palimar Mutt We started copying it

This is a masterpiece by Traivikramarya Dasa, probably a grandson of Sri Trivikrama Panditha of Tattwa Dipikafame and the son of Sri Narayana Panditha, the renowned author of Sri Madhwa Vijaya

To edit such a treatise, a work of this class, a single Ms, wornout and brittle, with clisions here and there was not enough. So we were in search of other Mss. In this, Sri Vishvothama Thirtha Swamiji of Sri Sode Vadiraja Muth came to help us. He gladly provided us with a manuscript from the Muth's library. We are grateful to Swamiji for his timely help.

Again Sri Bannanje went to Mysore and carefully studied the Ms. preserved there in the Oriental Research Institute With the help of these three Mss this well-edited version of Ānandamālā 13 finally ready to reach the hands of lovers of philosophy.

In editing this work Sri Bannanje made some substantial contribution, evident to the reader in selection of the correct reading of the text, in filling up the clisions, in footnotes and in the glossary to the text. We are ever grateful to Sri Bannanje

Now about publication we, a few among the regular attendants to pravachan formed a committee, DAŚA-PRAMATI PRAKĀŚANA SAMITI by name, with the intension of publishing rare Mss hidden in white-ant eaten leaves and dumped in the dark rooms of yore And this treatise was selected for first publication. We decided that this rare publication should only be dedicated to the holy feet of Sri Swamiji during the Mangalam of Pravachan. The basic investments are met by the members of Samithi. In this matter, really all the members of our Pravachan group helped us a lot, without any selfish motive, in sheer spirit of service and dedication. It is our duty to express our gratitude to all and sundry who helped for the right cause.

Sri A Raghavendra Rao, who is no more, was an everactive member of the Samithi, was an inspiration to all of us, in all our activities. In the span of his shortlived life he laboured hard and hard for the good of people. He left us unexpectedly. Oh' how beloved he was "This was one of the severest shock to me" such was the reaction of Swamiji in the sad news of his untimely demise. Alas, a pure soul merged in the eternal leaving all the bindings aside. May his soul rest in peace

The Ministry of Education and Youth Services, Govt of India responded to our request and released financial assistance meant for the oriental publication We are grateful for the timely assistance

This precious work, we feel blessed and proud to dedicate to the holv feet of H H Sri Viswesha Tirtha Swamiji of Sri Pejavar Mutt

Finally we can never forget to thank Manipal Power Press for their splendid cooperation and excellent printing

5—11—1970 UDIPI PRESIDENT Daśapramatı Prakāśana Samıthı

#### EDITOR'S NOTE

Some seven hundred years ago a storm alose in the belt of Indian philosophy to cleanse the spiritual path and remove the fetters of the good souls  $\,$  This was Madhwa the great (1238 — 1317 A D )

A combination of spiritual and physical perfectness he was A beau ideal of Herculean strength, a manifest of wisdom and benignity. His sermons aroused good souls all over the world for centuries after centuries.

This philosophical monarch had left some immortal imprints on earth for us. He composed 39 treatises! of uncomparable scholarship. His works were chiselled by wisdom. He spoke as none else in the history of Indian philosophy ever spoke minimum words with maximum contents. It was an exposition of real bliss (आनन्दतीर्थ) which the good souls were and are craving for

Sangraha Bhashya or Sarva Shastrartha Sangraha as known otherwise, is a breaf gloss by Sri Madhwa on Sri Badarayana's Brahma Meemamsa Sootra It is a microcosm containing macrocosm within as Sri Madhwa Vijaya puts it अनन्तोऽर्थ प्रकटितस्त्वयाऽणी भाष्यसम्रहे (1582)

I It is generally believed that Sri Madhwa had composed only 37 treatises. But I, while searching for old Mss happened to trace other two important works of Sri Madhwa. Tith Nirnaya and Nisas Paddhath. Now the identity of authorship is undoubtedly proved. But this is not the proper place to go into the details.

Known so far there are five commentaries on this great work Among these the commentary by Sri Raghavendra Thirtha (तरवमञ्जरी) is already printed. It is quite popular among the students of philosophy

The other four preserved in the Mysore Oriental Library are (2) श्रीमद्बह्रासूत्राणुभाष्यार्थ, author unknown (C 1338, ps 12), (3) अणुभाष्यविवरणम् by Srinivasa Thirtha, a disciple of Yadupathi Acharya² (C 2124, ps 17), (4) अणुभाष्यविवृत्ति by Ānanda Thirtharya Sutha of Kagalur³ (C 2245, ps 13), and (5) Ānanda Mālā All of these are Devanagari paper Mss

Among these four the first three commentaties are quite ordinary. Nothing new, nothing original is disclosed. No new light is shed on the text. The pale and stale good old method is followed. But Ānanda Mālā is something remarkable, something outstanding.

The author did not reveal his name  $\,$  This much is evident through the colophon4 and the Mangala  $\,$  Sloka5

- 2 It is stated in conclusive Sloka and colophon अणुभाष्य मया श्रीनिवासेन विवृत गुरो । यादवाचार्यसन्नाम्न कृपामालम्ब्य लेशत । यदुपतिशिष्यश्रीनिवासविरचिताणुभाष्यविवरणम् ।
- 3 Thus says the conclusive statement कागलूरकुलाग्रण्यानन्दतीथीर्यसुनुना । विवृतिस्त्वणुभाष्यस्य रचिताऽस्तु सता मुदे ।
- 4 त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालायाम् etc
- 5 त्रिविकमार्यान् परमान् गुरून् मे नारायणार्याश्च गुरून् नमामि ।

Here गुरु means father and प्रमगुरु grandfather Cp Madhwa

that he was a grandson of Sri Trivikrama Panditha (त्रैविकमार्यदास) and son of Sri Narayana Panditha The Style of the composition has much resemblance to that of his grand father, Sri Trivikiama Panditha

The title Ānanda Mālā is an epithet to this work. It is a type of composition possible not through sheer scholarship but through the spirit of devotion and dedication and the grace of great Guru. Sri Madhwa vouchsafed this Likucha family such a grace. Sri Trivikrama Panditha had the opportunity of having a philosophical dialectics with Sri Madhwa for 15 days that gave him the vision of real philosophy. So blessed was this family. Sri Madhwa's blessings worked in this gloss also

The devotional approach of the author towards the divine guru is evident almost in every page. To mention a few

निहं बहुविशेषज्ञचूळामणि सर्वज्ञभास्करमन्तरेणैतादृशभाष्यानु-भाष्यविरचने चतुरतरचेताश्चतुर्दशभुवनेष्वस्ति । (p 27)

ब्रह्मसूत्रार्थसारान्वेषणेन तद्वचारूचानमुख्याधिकारस्तु मुख्य-प्राणस्यैवेति हि किञ्चिदवोचाम । (p 30)

इहापि हि मुख्याधिकारिणो देवादय एव भगवन्त श्रूयन्ते। अस्माक तु तदनुगृहीत एव कश्चिदधिकारलेश आशास्यते । नतु स्वयमे-वाधिकार । (p 30)

This commentary reveals a new world. Through the light shed by this work the depth of the text, we feel, deepened

Vijaya गुरूस्तान् त्रिविकसार्यान् प्रणमामि वर्यान् । Narayana Panditha also called himself as त्रैविकसार्यं in the colophon of Naya Manyari त्रैविकसार्यकृतौ नयसञ्जर्याम् etc

and the width widened Rare interpretations and meanings are given to the text which we can nowhere find No commentary has done more justice to the text than this does Such a precious stone, adorable in the chest, was till now hidden in darkness!

His skill in textual interpretations are clearly seen in अन्तरधिकरण (ps 28-29), गुहाधिकरण (ps 38-39) etc etc

This work of superexcellence is also the oldest available commentary and the nearest to Sri Madhwa But the later commentators had unfortunately not come accross this glossary. Had they, the whole method of their interpreting the text would have changed. The only commentator happened to witness this work was Sri Jagannatha Yathi of Sri Vyasaraya Muth. He quotes some passages from Ānanda Māla in his Bhashya Dipika.

There is one more revealing fact worth-noting to the research students Gurrent reading of the Sangraha Bhashya is a bit variant But Ananda Mālā follows the ancient reading, a reading found in the oldest scripture of Sarva Moola written by Sri Hrishikesha Thirtha, the first disciple of Sri Madhwa

The first mention of this work is perhaps by Dr B N K Sharma in his scholarly thesis "A History of the Dwaitha School of Vedantha and its Literature" He writes thus

"A son (?) and disciple of Narayana Pandithacharya, who describes himself merely as 'Triatvikramāryadāsa'—a disciple and 'slave' of the son of Trivikrama, wrote a gloss on the Anu-Bhashya, entitled Ānandamālā, of which a devanagari Ms is preserved in the Mys O L A passage from it is quoted in Jagannatha Thirtha's Bhashya-dipika (p 1097) dismissing the explanation given by Vadiraja of the passage सञ्चितानन्द आत्मेति with the remarks that his explanation is opposed to that of the Ānandamālā. The S. K. (p. 20) wrongly attributes this work to Padmanabha Thirtha Internal evidence leaves no room for doubt that the author was a disciple of Narayana Panditha. He has not, however, chosen to reveal his name

The commentary which is the eariest known on the Anubhashya is full and informing. His ornate style leaves a family resemblance to that of Trivikrama and his son. In him, too, we meet with the same gushing rhaprodies of admiration for Madhwa. The following passage is a typical example.

निह बहुविशेषज्ञचूळार्मणि सर्वज्ञभास्करमन्तरेण एतादृशभा-ष्यानुभाष्यरचने चतुरतरचेताश्चतुर्दशभुवनेष्वरित । किम्पुन-रेकेनेव वाक्येन पदेनाक्षरेण वा तत्त्विकरणार्थकप्रहभाषणे कृशलमितनिस्तीति । यदिमग्नेतार्थस्य अशाशामिष लेशत एव वय वक्तु सम्प्रति यथामित यतामहे । नचास्माक तत्प्रति-पादनपाटवमपटुधियाम् । यद्यप्यस्मदाचार्याग्नय मध्वसूर्य-सन्दिशितार्थान् तत्प्रसादैकवलमवलम्ब्य कथन्वित् प्रायश प्रकाशित्व शक्नुवन्ति । तथाऽपि न खलु वय खद्योतसमद्योन्तत्वादेतट्योतितानि तानशाशेन च प्रकाशित्व शक्नुम । किन्तिहें? मनोवाग्भिस्तद्भाष्यभावावर्तनलौत्यादेवायमस्म-त्सन्नाहिवाण्मभ ।

The other short works of Trawkramāryadāsa have been brought to my notice by my friend Sri K T Pandurangi They are (2) a gloss on Madhwa's Kathopanishad Bhashya and (3)

another on the Māndūka Bhashya Both are available in complete Devanagari Mss with Sri Gurjali Srinivasacharya of Malkhed Their identity of authorship is established by the style, the introductory statements and colophon "

(Vol 1, P 290-291)

Tulu Mss of these commentaries on the Upanishad Bhashyas are also available in the Ms library of Sri Sode Vadiraja Muth, Udipi I wish both the works be published soon

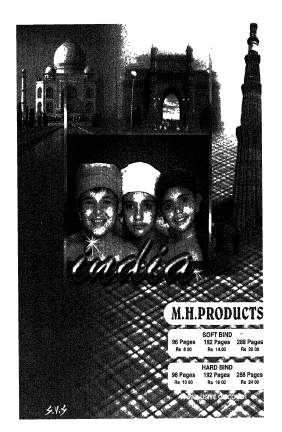
I had three Mss before me while editing this work Apart from the Devanagari paper Ms (refered as ग पुस्तक here) of the Mysore Oriental Library I had been able to procure two Tulu palm-leaf Mss in Udipi itself One is from Sri Palimar Muth (refered as क पुस्तक), and the other from Sri Sode Vadiraja Muth (च पुस्तक)

I am always grateful to these Institutions for their cooperation for the great cause

— Bannanje Govindacharya



The historical house of Sri Trivikrama Panditha, grandfather of the author, in Kasaragod, now in Kerala State The great works like Tattwadipika, Madhwa Viyaya and Ānanda Mālā were probably composed under this roof Except some modifications — roofing with Mangalore Tiles, lime plastering etc etc., the old house remains the same in its basic structure as it was in the time of Sri Madhwa. This old house, a pilgrim centre to the Mādhwas is known as Kavu Matha. There is an image of Sri Laxim Narayana vouchsafed by Sri Madhwa to Sri Trivikrama Pandita, his beloved disciple, which is still being worshipped with great reverence, though the house is now occupied by some non-mādhwas



### <u> अग्राजन्द्र माद्या</u>

श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितं संग्रहभाष्यं च

#### सर्वशास्त्रार्थसग्रह:

| ॐ॥ ¹ | •                              |                         | ास्यः सर्वे<br>व पूर्णान |                   |                  |      | 8        |
|------|--------------------------------|-------------------------|--------------------------|-------------------|------------------|------|----------|
|      |                                |                         | त्याद्यैः प्र<br>कःसर्वे |                   | - 0              |      | <b>ર</b> |
|      | ٥                              | 0                       | 0                        | o                 | 0                | 0    |          |
|      |                                |                         | ता च दृः<br>वाद्यैलिङ्गै | -                 |                  |      | ₹        |
|      | सर्वाश्र <b>य</b><br>सूर्यादिः | र. पूर्णगुण्<br>भासकः ऽ | ग. सोऽक्ष<br>गणप्रेरकं   | रः सन्।<br>विवतेर | हृदब्जगः<br>पि । | ı    |          |
|      | ज्ञेयो न                       | `वेदै <sup>०</sup> शू   | द्राद्ये कम              | पकोऽन्यः          | च जीव            | तः ॥ | У        |
|      |                                |                         | कस्तदन्य<br>दिच वाच      |                   |                  | u    | ų        |
|      | _                              | _                       |                          | _                 | _                | _    |          |

इति भाष्याद्यपद्य पठचते । मूलकोशेषु तु न क्वापि । न व्याचस्यौ चाऽनन्दमाला-कृत् । तत्त्वमञ्जर्याद्या अन्या सर्वौ अपि व्यास्या इद पद्य सग्रहभाष्यस्याप्याद्य-पद्यमिति परिजगृह्व ।

<sup>1</sup> प्रचलितपाठेऽत्राऽदौ --

<sup>&</sup>quot;नारायण गुणै सर्वेरिदीणं दोषवर्जितम् । ज्ञेय गम्य गुरूरचापि नत्वा सूत्रार्थं उच्यते ॥"

| -11.              |                    |             |            |             |       |     |
|-------------------|--------------------|-------------|------------|-------------|-------|-----|
| अवान्त            | तर कारण            | ंच प्रकृ    | ति॰ शून्य  | मेवच।       | H     | Ę   |
| इत्याद            | प्रन्यत्रनिय       | तैरपि मुख   | श्यतयोदि   | त ।         |       |     |
| शब्दैर            | तोऽनन्तगु          | णो यच्छ     | ब्दायोग    | वृत्तयः ।   | 1     | (g  |
|                   | 11 0 1             | । प्रथमो    | ऽध्यायः    | 11 • 11     |       |     |
|                   |                    |             | o          |             |       |     |
|                   |                    |             |            |             |       |     |
| श्रीतस            | मृतिवि <b>रु</b> ढ | त्वात् स    | तयो न      | गुणान् ह    | रेः । |     |
|                   | शक्नुयुर्वे        | •           | •          |             |       | 5   |
| <sup>2</sup> देवत | विचनान्न           | ऽपो बदन     | तीत्यादि   | ना वच.      | ı     |     |
| नायुक्त           | वाद्यसन्नेव        | <b>कारण</b> | दृश्यते व  | वचित् ।     | 1     | 3   |
| असर्ज             | ीवप्रधाना          | दिशब्दा     | ब्रह्मैव न | ापरम् ।     |       |     |
| वदन्ति            | कारणत्व            | न क्वापि    | । पुर्णगणं | ो हरिः ।    |       |     |
|                   | त्र्यात् सर्व      |             |            |             |       | १०  |
|                   |                    |             |            |             | ,,    | 1,0 |
| o                 | 0                  | ٥           | ٥          | 0           | 0     |     |
| भ्रान्ति          | मूलतया ।           | सर्वसमया    | नामयुक्ति  | हतः ।       |       |     |
| न तद्वि           | रोधाद् व           | चन वैदि     | क शङ्कर    | ाता व्रजेत् | ŢΠ    | ११  |
| o                 | ٥                  | ٥           | o          | 0           | 0     |     |
|                   |                    |             |            |             |       |     |

अवाकः कर्मवाचीत्व! वाच्य एकोऽमिवात्मकः ।

अयमेव हृषीकेशतीर्थंसम्मत पाठ । "कर्मवाक्यैक्च" इत्यानन्दमालापाठ इति भाति । पेजावरमठीयप्राचीनकोशे तु तथैव पाठ ।

<sup>2</sup> अय मूलकोशपाठ । आनन्दमालासम्मतश्च । "देवतावचनादापो वदन्तीत्यादिक वच." इति तु व्याख्यानान्तरसम्मत प्रचलितपाठ ।

१७

| आकाश      | ादि स <b>म</b> स | तंचतः              | जं तेनैव   | लीयते ।             |          |    |
|-----------|------------------|--------------------|------------|---------------------|----------|----|
| सोऽनुत्प  | त्तिलय           | कर्ताजी            | वस्तद्वशग  | . सदा ।             |          |    |
| तदाभार    | सो हरि.          | सर्वरूपेष          | वपि सम     | सदा ।               | l        | १२ |
| 0         | o                | 0                  | 0          | 0                   | 0        |    |
| मुख्यप्रा | णश्चेन्द्रिय     | गणि देह            | इचैव तदु   | द्भवाः <sup>1</sup> | 1        |    |
| मुख्यप्रा | णवशे स           | र्वंस विष          | णोर्वशग    | सदा ।               | ı        | १३ |
|           |                  | •                  | ागवान् पु  |                     |          |    |
| उक्ता ग्  | •                |                    | स्य वेदेन  |                     |          | १४ |
|           | 11 0 11          | द्वितीय            | ोऽध्यायः   | 11 0 11             | ì        |    |
|           |                  |                    | o          |                     |          |    |
|           |                  |                    |            |                     |          |    |
| शुभेन ।   | कर्मणा र         | वर्गं निर          | प च विव    | क्मणा।              |          |    |
| मिथ्याः   | तानेन च          | <sup>3</sup> तमो : | तानेनैव प  | ार पदम्             | ŧ        |    |
| याति त    | तस्माद् वि       | बरक्त स            | न् ज्ञानमे | व समाश्र            | ायेत् ।। | १५ |
| 0         | 0                | o                  | o          | 0                   | o        |    |
| सर्वावस   | थाप्रेरकः        | च सर्वरू           | पेष्वभेदव  | ान् ।               |          |    |
| सर्वदेशे  | षु कालेषु        | सएकः               | परमेश्व    | रः ।                |          |    |
| तद्भित्त  | क्तारतम्ये       | न तारत             | म्यं विमु  | क्तगम् ।            | II       | १६ |
|           |                  |                    |            |                     |          |    |

सच्चिदानन्द आत्मेति मानुषेस्तु <sup>4</sup> सुरेश्वरैः । यथाकम बहुगुणैर्बह्मणा त्विखलैर्गुणैः ।।

<sup>1 &</sup>quot;तदुद्भव" इति प्रचलितपाठ ।

<sup>2 &</sup>quot;सर्वंश" इति प्रचलितपाठ ।

<sup>3 &</sup>quot;मिथ्याज्ञानेन तु" इति क्वचित् कोशे।

<sup>4 &</sup>quot;मानुषैश्च" इतिप्रचलितपाठ ।

| उपास्य सर्ववेदैश्च सर्वैरपि यथाबलम् ।                        |     |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| ज्ञेयो विष्णुविशेषस्तु ज्ञाने स्यादुत्तरोत्तरम् ।।           | १८  |
| 0 0 0 0 0                                                    |     |
| सर्वेऽपि पुरुषार्थाः स्यूर्जानादेव न सशयः ।                  |     |
| न लिप्यते ज्ञानवाश्च सर्वदोषैरपि क्वचित् ।।                  | 38  |
| गुणदोषैः सुखस्यापि वृद्धिहासौ विमुक्तिगौ ।                   |     |
| नृणा सुराणा मुक्तौ तु सुख क्लृप्त यथाऋमम् ।।                 | २०  |
| ।। ० ।। तृतीयोऽध्यायः ।। ० ।।                                |     |
|                                                              |     |
|                                                              |     |
| विष्णुर्बह्य तथाऽऽदातेत्येवं नित्यमुपासनम् ।                 |     |
| कार्यमापद्यपि ब्रह्म तेन यात्यपरोक्षताम् ।।                  | ₹ १ |
| प्रारब्धकर्मणोऽन्यस्य ज्ञानेन स्यात् <sup>1</sup> परिक्षयः । |     |
| •                                                            |     |
| अनिष्टस्योभयस्यापि सर्वस्यान्यस्य भोगतः ।।                   | २२  |
| 0 0 0 0 0                                                    |     |
| उत्तरेषूत्तरेष्वेव <sup>2</sup> याबद् वायु विमुक्तिगाः ।     |     |
| प्रविक्य भुञ्जते भोगास्तदन्तर्बहिरेव वा ।।                   | २३  |
| वार्युविष्णुं प्रविक्र्येव भोगक्वैवोत्तरोत्तरम् ।            |     |
| उत्कम्य मानुषा मुक्ति यान्ति देहक्षयात् सुरा. ।।             | २४  |
| 0 0 0 0 0                                                    |     |
| र्आचरादि पथा वायुं प्राप्य तेन जनार्दनम् ।                   |     |
| यान्त्युत्तमा नरोच्चाद्या ब्रह्मलोकात् सहामुना ।।            | २४  |
|                                                              |     |

<sup>1 &</sup>quot;ज्ञानादेव" इति प्रचलितपाठ । 2 "उत्तरेषूत्तरेष्वेवम्" इति प्रचलितपाठ ।

| जगत्सृष्टचादिविषय महासामर्थ्यमप्यृते ॥      | २६ |
|---------------------------------------------|----|
| यथेष्टशक्तिमन्तश्च विना स्वाभाविकोत्तमान् । |    |
| अनन्यवशगाश्चैव वृद्धिह्नासविवर्जिताः ।      |    |
| दु.खादिरहिता निर्त्यं मोदन्तेऽविरत सुखम् ॥  | २७ |
| ।। ० ।। चतुर्थोऽध्यायः ।। ० ।।              |    |

ग्रथासास्त्रवधोगाञ्च चित्रासन्त्रज्ञागीरियाः ।

नमो नमोऽशेषदोषदूरपूर्णगुणात्मने । विरिन्वशर्वपूर्वेडघवन्द्याय श्रीवराय ते ।। २६

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादकृत

1 सर्वशास्त्रार्थसग्रह समाप्तः

<sup>1</sup> अस्यैव च क्वचित् 'अणुभाष्यम्', 'अणुवेदान्त', 'भाष्यसग्रह' 'सग्रहभाष्यम्' इति च व्यपदेश । ''अनन्तोऽर्थ प्रकटितस्त्वयाऽणौ भाष्यसग्रहे'' (म॰वि॰ १५ ६२) इति नारायणपण्डिताचार्या । सग्रहभाष्यमिति चाऽनन्द-मालान्ते ।

अ। स्वानन्दसंविन्मय मङ्गलाङ्ग निर्दोषमात्मानमनन्तरूपम् । ब्रह्मैकवेद्य सकलोरुशक्ति विष्णु स्मराम. सतत रमेशम् ॥ स्वानन्वतीर्थायंसवागमान्त-विद्यामहाचार्यतमान् मुनीन्द्रान् । निरस्तदुस्तर्कदुरागमौषान् वन्वे मृहुव्यांसपदाश्रयाञ्च ॥

۶

5

अः। विजानतामवित्तस्य मध्वस्य जगतीगुरो । पूर्वाचार्यमहिष्ठानामिय प्रणतिमालिका ।।

स्वानन्देत्यादि प्रतिपाद्य परिचित्य प्रणमित । स्वयमेवाऽनन्द । स्विति दु खासम्भिन्नश्च । प्रथमेन प्रथमाध्याय द्वितीयेन च विशेषणेन द्वितीय विवृणोति ।
उपपद्यते चानन्तनामत्वमनन्तरूपत्वात् । सिन्चित्तान्द आत्मेति साधनाध्यायसारसग्रहः । निर्दोषमिति सत्पदार्षं । "सन्त्व नाम निर्दोषत्वम्" इति तृतीयस्य
तृतीये तत्त्वदीपिका । वाङ्मनसदेवता रमा । स्वरूपानन्देन रमन्त इति मुक्ताश्च
रमा । रितमानरूपत्वाच्च । तदिद फलाध्यायनिष्कर्षं । ब्रह्मेति वेदा उच्यन्ते ।
वेधा अप्युच्यते । एकेति केवल मुख्यतया च । अन्येऽपि यथायोगमर्था । वेद्यमिति
प्रतिपाद्य च । केवल वेदैरेव मुख्यतया च विषसा विलक्षणत्वादिना वेदित नित्तं
च । सकलेभ्य उर्वी सकला च शक्ति । विष्णुमिति व्याख्यानव्याख्येययोरैकाथ्यमाह ।। १ ।।

सूत्रकार भाष्यकार च द्वितीयेन प्रणमित – स्वानन्दतीर्थस्य अर्थ आर्यो वा स्वामी गुरुवी । वेदान्तसूत्रप्रणयनाद् वेदान्तिवद्यामहाचार्यतम । व्यास इति पदस्य वाच्यतयाऽऽश्रय । अथच स्वानन्दतीर्थायनिव सदागमान्त-

१ "सिन्चिन्मय - " ग २ " - वन्द्यम्" ख

3

¥

अशेषवेदान्तकृतान्तसार-व्याख्याविहारान् हरिभक्तिसिन्यून् । त्रिविकसार्यान् परमान् गुरून् मे नारायणार्यांक्व गुरून् नमामि ।।

स्वानन्वतीर्थं. परतत्त्वसूत्र-भाष्यानुभाष्ये बहुविस्तृतार्थे । कुर्वंश्च तत्सग्रहमाबभाषे स्वल्पाक्षरें. स्वल्पमतेर्प्रहार्थम् ।।

अनन्तमुख्यार्थमनन्तमध्व-गुरूत्तमाचार्यवरप्रसादात् । अत्यल्पधीस्तं विवृणोमि शक्त्या तत्पादससेवननित्यसिद्धचै ।।

विद्यामहाचार्यतमान् । "मौन निदिघ्यासनम् । मौनयुक्तो मुनि " इति पूर्वी-चार्या । वेदव्यासचरणशरणास्च ॥ २ ॥

पूर्वार्धविशेषणद्वय विशेष्यद्वयस्यापि यथासम्भवम् । कृतान्तसार सिद्धान्त-निष्कर्षे । हरिभक्त्या स्यन्दनात् चित्तद्रवणात् सिन्धव ॥ ३ ॥

भाष्यानुभाष्ये इति । भाष्य कृत्वाऽनुभाष्य च करिष्यन्नित्यर्थं । स्वल्पमते-रिष ग्रहार्थम् । नह्यल्पमतिरेवात्राधिकृत । अनन्तमुख्यार्थमित्यनुपदमेव वक्ष्यमाणत्वात् । अनल्पमतिरेव मुख्यतोऽधिकृत । उक्त चैतत् "बालसङ्खमिप बोधयद् भृशम्" इति ॥ ४ ॥

अनन्ताः मुख्यार्था यत्र । "अनन्तोऽर्थं प्रकटितः" इति सवादात् । अनन्तो भगवानेव च मुख्यार्थो यत्र । अनन्तमध्वेत्युत्तरवाक्यसवादात् । अनन्ता इति बहव ।" सहस्रार्थस्य भाष्यस्य" इतिवत् । आचार्योऽपि वर । प्रसादोऽपि वर । प्रसादात्रिक्या यथाशक्ति च । तदिप न शक्तिरस्तीति । किन्तु? तत्पादससेवन-नित्यसिद्धपै । निष्पत्तिवृद्धिश्च सिद्धि ॥ प्र ॥

1 "ॐ अथातो ब्रह्माजिज्ञासा" (१११) इति सूत्रार्थमाह – "विष्णुरेव चिजि-ज्ञास्यः" इति । तदर्थं बुवाणो मध्वदेवोऽनेनैव भाष्यवाक्येन स्वात्मनोऽभोष्ट-देवता प्रणम्य <sup>2</sup> प्रसादयन्नभिष्टुवन् ध्यायति । तद्वाक्यस्य तदुपलक्षणार्थत्वात् । जिज्ञासाप्रतिज्ञावाक्येनैव न तत्पूर्वभाविनः प्रणामाद्यर्था उपलक्ष्यन्ते , <sup>3</sup> सप्रहाधि-कारत्वादित्यर्थं । मञ्जलाचरणाय <sup>3</sup> च प्रणामाद्यर्था इष्यन्ते । स हि परम-मञ्जलचिदानन्दरूपो विष्णुः सर्वेषामपीष्टदेवता भवित । <sup>4</sup> प्रणाममन्ते <sup>६</sup> "नमो नम" इति करिष्यमाणो भगवानाचार्यं इति सिद्धम् । प्रयोजनान्तरा-

<sup>1 &</sup>quot;अनोक्रतमासुरम्" इति प्रमाणिसद्धमोङ्कार पठित्वा सूत्र पठित – ॐ अथातो ब्रह्मजिज्ञासा । अत एव न्यायिववरणम् — "स्वयम्प्रकाशत्वाञ्च जिज्ञास्यतेति प्राप्ते अथातो ब्रह्मजिज्ञासेत्याह" इति । सन्त्यायरत्नावली च — "ओङ्कारस्तु ऋवत्यनोक्रत ब्रह्मत्यादिवचनात् प्रत्यिकरणमावर्तमानत्वात् पृथगुच्चारितो वेदितव्यो नात्राथशब्दवत् सूत्रोपनिबद्ध " इति । नयचिद्रका च — "ओङ्कार पृथगेवोच्चार्यते । नाथशब्दवत् सूत्रे निबद्ध " इति ।

<sup>2</sup> प्रणम्येति शारीरम्, अभिष्टुविन्निति शाब्दम्, घ्यायतीति मानसिमिति त्रिविध मञ्जलमाह ।

<sup>3</sup> भाष्यसग्रहस्यैवाऽरब्धत्वात् । विस्तरानवसरात् । अविस्तरमपि सविस्तार हि सग्रह ।

संग्रहभाष्यस्यान्ते "नमोनमोऽशेषदोषदूरपूर्णगुणात्मने" इति मञ्जलश्लोकेन प्रणामरूप च मञ्जल मुखत सिद्धम् ।

१ "प्रसादयन्नभिष्ट्य साधयति" ग २ "जिज्ञासावाक्येनैव" ख

३ "- चरणेन" ग

४ "इष्यन्ते । परमानन्दरूपो – " क

५ "सर्वेषामिष्टदेवता" क

<sup>&</sup>quot;इष्यन्ते।सहि परमानन्दरूपो–" ख

६ "प्रणामस्त्वन्ते" क ख

<sup>&#</sup>x27;'इष्यन्ते । स हि परममङ्गल

७ "करिष्यमाणेन सिद्धम्" क

परमानन्द -- "घ

<sup>&#</sup>x27;'करिष्यमाणेनान्यसिद्धम्'' ख

<sup>&</sup>quot;करिष्यमाणे सिद्धम्" – घ

दृष्टेः । अस्य हि बाक्यस्य विष्णोरेव जिज्ञास्यत्वसाधकत्वेन तत्परत्वात् स्तुति-<sup>9</sup> रूपत्वमपि सम्भवति । एतदपि विस्पष्टं "वन्द्याय" इति वक्ष्यति <sup>1</sup> । जिज्ञा-साया <sup>3</sup> वस्तुनिर्णयद्वारेण ध्यानार्थत्वात्, ध्येयत्येव जिज्ञास्यत्वाच्च ध्येयो विष्णुरिति च तत्रैवाऽवेदितम् । <sup>2</sup> विष्णोरेव व्यासत्वेन सुत्रकर्तुः स्वगुरुत्वादय-मेव तत्प्रस्तावश्च भवति । विष्णुरेव सूत्रार्थत्वेन जिज्ञास्यः सर्ववेदार्थत्वा-दिति वस्त्विप निर्विष्टमेव स्थात् <sup>3</sup> ।

अनेनैवाधिकारिविषयादयश्च सूचिता भवन्ति । जिज्ञासुविष्णुभक्तोऽधिकारी ै । जिज्ञास्यो विष्णुविषयः । तस्य तदज्ञानादिदोषापगमस्तज्ज्ञानादिगुण-सङ्गमश्च फलम् <sup>5</sup> । सम्बन्धो जिज्ञास्यजिज्ञासकलक्षण इति ।

<sup>1 &</sup>quot;विरिञ्चशर्वपूर्वेडच वन्द्याय श्रीवराय ते" इत्युत्तरक्लोकार्धेन वक्ष्यित । अभिवादने स्तुतो च हि वन्दित विदन्ति ।

<sup>2</sup> व्यासत्वेन सूत्रकर्तुविष्णोरेन स्वगुरुत्नादित्यर्थ । तेन विष्णुरेन व्यासत्वेन विजिज्ञास्य सूत्रकर्तृत्वेन च विजिज्ञास्य इति तत्प्रस्तावश्च भवति ।

<sup>3</sup> तेन वस्तुनिर्देशमुख च मङ्गल सिद्धम्।

<sup>4 &</sup>quot;अध्ययनमात्रवत" इति वक्ष्यमाणाधिकारस्य फलितार्थकथनिमदम् । "भक्तेश्च विष्णुनिष्ठाया अध्ययनवत एव प्रायेण सम्भवात्" इति हि तत्त्वदीपिका । "ज्ञानाधिकारी सम्प्रोक्तो विष्णुपादैकसश्रय" इति च भाष्ये ।

<sup>5</sup> फलमिति साक्षात् फलम् । तेन प्रसादलब्धि । तेन च प्रसन्नस्य लब्धिरिति परमम् ।

१ "तत्परत्वात् तत्स्तुति – " क

२ " – दपि स्पष्टम्" क

३ "जिज्ञासायाश्च वस्तु – "ग

४ "सर्वार्थत्वादिति" ग

५ "जिज्ञास्यो विषय" क. ख घ

सूत्राणां ¹ त्रिविधमपि प्रामाण्यमेवशब्देनावधारणात् साधित भवति । अन्यथा तदयोगात् ।। ० ।।

तत्र प्रथमत प्रणवार्थमुक्त्वा सूत्रार्थं व्याख्याति । तन्मूलत्वात् तेषाम् । <sup>2</sup> बल-प्राणनादि 'गुणैर्व्याप्तत्वं स्वविषयस्य 'वदन् विष्णुशब्द ओत इति तद्गुण-व्याप्ति सूत्र्यत्व ओङ्कारस्याभिसिन्धं वक्ति । एव विजिज्ञास्य प्रदमिप विष्णोः सकलवेदपर्दकगम्यत्व प्रतिज्ञाय तद्गुणपूर्ति व्यञ्जयत् त्रि "वेदसाराक्ष-रैकरूपत्वेन <sup>3</sup> तद्गुणाधिक्यविधिपरस्य तारस्याभिसन्धिमभिषत्ते । "सषकारण-कारमेव बूयात्" 'इति श्रुताविष सविष्णुज्ञानमेव सहिताध्ययनविधेस्तत्सारस्य च तारस्यार्थं विष्णुशब्दो वक्ति । षणकारयोविष्णुनामत्व तु <sup>६</sup> भगवतेवानु-भाषितम् – "उपसर्गत्वतो वेस्तु <sup>5</sup> – " (अनुव्या० १४.४१.) इत्यादौ ।

<sup>1</sup> तथाह्यमुल्यास्थानम् – "आप्तवाक्यतया तेन श्रुतिमूलतया तथा । युक्ति-मूलतया चैव प्रामाण्य त्रिविध महत्" इति । वश्यित हि "प्रमाणान्तरबाध बाधित्वा तमेवार्थमवधारयित" इति ।

<sup>2 &</sup>quot;णकारो बल षकार प्राण आत्मा" इत्यैतरेयीवचन विष्लृ व्याप्ताविति घातुपाठ च सङ्ग्रमय्यार्थमाह – बलप्राणनादिगुणैर्व्याप्तत्विमिति ।

<sup>3 &</sup>quot;तेनेय त्रयी विद्या वर्तते" इति श्रुत्या प्रणवस्य त्र्यक्षरता विविक्षत्वेद-मुदितम् – त्रिवेदेति ।

<sup>4 &</sup>quot;सषकारमेव ब्रूयात्", "सणकारमेव ब्रूयात्", (महैतरेय॰ २ ६ ६) इति श्रुतिवचनद्वययर्थतोऽनृदित भवति ।

<sup>5 &</sup>quot;उपसर्गत्वतो वेस्तु ताच्छीत्यार्थांदुनस्तथा । णकारश्च षकारश्च नाम-च्पतया मतौ" इति ह्यनुच्याख्याने ।

१ "-प्राणादि-" ख २ "-त्व विषयस्य" ख

३ "सूचयदोद्भार – " ग ४ "एव जिज्ञास्य – " क ख

५ "ब्यञ्जयति। वेदसा – " क ख ग

६ "-नामत्व भगवतैवा-" क ग

"सर्वेदच वेदै. परमो हि देवो जिज्ञास्प<sup>. १</sup> – " (चतुर्वेदशिखा॰ <sup>1</sup>) इति च श्रुतौ जिज्ञासाविषयस्यैव सर्वेवेदार्थंत्वान्युपगमाज्जिज्ञास्यपदमिष वेदार्थंसार-मोङ्कारार्थं वक्तीति च गम्यते । अतः <sup>2</sup> प्रणवार्थंत्वेनापि विष्णुरेव विशिष्टो जिज्ञास्य । एवशब्दस्तत्र प्रमाणान्तरबाघं बाधित्वा तमेवार्थमवधारयति । एवं प्रणवार्थभूतो विष्णुरेवाथात.शब्दान्यामिष यथोक्तगुणविस्तरो <sup>2</sup> ब्रह्मशब्देन विषयीक्षियमाणो <sup>3</sup> मनुष्येषु तेभ्यो वा विशिष्टैर्मोक्षाधिकारिभिविशेषेण वा जिज्ञास्यो विधीयते <sup>3</sup> भगवत्तमेन नत्वन्य इति त<u>्द्</u>राष्यभाव ।

कुत एतदिति चेत्, "<sup>४</sup>त ब्रह्मत्याचक्षते" (वेबमी०), "एतमेव ब्रह्मत्याचक्षते" (महैतरेय०३२३०) इति सूत्रे<sup>4</sup> वेदे चासकृत् तस्यैव मुख्यब्रह्मत्वविषे

- 1 भाष्ये (३३५) उदाहृता श्रुतिरियम् "सर्वेश्च वेदै परमो हि देवो जिज्ञास्योऽसौ नाल्पवेदै प्रसिद्धचेत् । तस्मादेन सर्ववेदानधीत्य विचार्यं च ज्ञातुमिच्छेन्सुमुक्षु " इति ।
- 2 "अकार सर्ववागात्मा परब्रह्माभिधायक । तथौ प्राणात्मकौ प्रोक्तौ व्याप्तिस्थितिविधायकौ" इत्युक्तगुणविस्तर । तथाच सर्वत्र व्याप्त नियामकतया सर्वगत च ब्रह्मोत्यथात पदयोरर्थ । तच्चात्र विष्णुरेवेति व्याख्यातम् । विष्णुरोव्दस्यापि व्याप्त्यर्थत्वात् । षकारस्य च नियमनापरपर्यायप्राणनार्थं सर्ववस्तुष्वन्तर्यामीत्यर्थत्वात् ।
- 3 त्रिविधमुक्तजीवसङ्गहार्थ द्विधा समस्यते । मनुष्येषु विशिष्टौरिति मनुष्योत्तमा मोक्षयोग्येषु अधमाधिकारिण । तेभ्यो विशिष्टा इति मध्यमाधिकारिण ऋषिगन्धवा उत्तमाधिकारिणो देवाश्च सगृहीता । विशिष्टेष्विप विशेषेण जिज्ञास्य इति विशिष्य देवा ।
- 4 सूत्र इति देवतामीमासान्तिमसूत्रे । तत्र "विष्णुरेव हि तच्युते" इति उपान्तिमसूत्रे प्रकृतस्यैव तिमिति परामर्शात् । तथाच "विष्णुरेव" इति देवमीमासापदाभ्यामेव भाष्यारस्भेण ब्रह्मपदोदितो विष्णुरित्यत्र साऽपि युक्ति स्मारिता भवति ।

१ "सर्वैरच वेदैर्जिज्ञास्य" ख ग २ "गम्यते । प्रणवा – "ख.

३ "जिज्ञास्योऽभिधीयते" क ग

४ "तमेत विष्णुमेव ब्रह्मोत्याचक्षते इति सूत्रे" क ख घ

सिद्धत्वात् । "विष्णुर्बह्म" इतीहापि वक्ष्यमाणत्वाच्च । तथाच श्रुति — "पठेत् वेदानयार्थानधीयीताथ विचार्यं ब्रह्म विन्वेत्" (कौषारव०) इत्याविकाऽधि-कारापादनपूर्वकमेव ब्रह्मौकविषया जिज्ञासां तत्फल च विषत्ते ।। ०।।

अत्राङ्धः — <sup>2</sup>प्राकृतस्यास्य बन्धस्य निवृत्ति ( <sup>9</sup>प्रति प्रकृतिरेव प्रधानपदोदिता प्रभवेदिति युवचम् ।) तस्मात् प्रधानमेव जिज्ञास्य प्रतिज्ञातस्यिति । एतत्-परिहारक्षात्र प्रकटितः । विष्णुरेव विजिज्ञास्यः, <sup>3</sup> नतु प्रधानमिति प्रतिज्ञाकरणात् । उपप्रश्रव्वेवस्भावः <sup>3</sup>। यथा राज्ञो दर्शनसञ्ज्ञात <sup>4</sup> प्रसादमन्तरेण बन्धकस्य निगळस्य ज्ञानमात्रान्न तिहमुक्तिर्दृष्टा, एवमेव बह्मणो दर्शनसञ्ज्ञातं प्रसादमन्तरेण बन्धकस्य प्रधानस्य ज्ञानमात्रान्न तिहमुक्तिर्युक्ता । तस्मात् पूर्णपुरुष एव जिज्ञास्यः सुष्ठु प्रतिज्ञेयः । तथाच श्रुतिः — "आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निविध्यासितव्यः" (बृह्दा० ४.४ ४.) इत्याविका ।

<sup>5</sup> नन्वेवमपि जीवात्मेव<sup>५</sup> जिज्ञास्यः, न पर<sup>-</sup>, तस्याविषयत्वादित्यत्रापि

इय कौषारवश्रुतिरिति भाष्ये (३४३) अधिकारिनर्णयनये स्थितम् ।

<sup>2</sup> ब्रह्म विन्दैदित प्रधानेऽपि साबसरम् । तस्यापि ब्रह्मपदगदितत्वादिति जडविज्ञानवादी प्रथम शङ्कते ।

<sup>3</sup> एवम्भाव विष्णोरेव विजिज्ञास्यत्वम् ।

<sup>4</sup> दर्शनसञ्जातिमिति स्थितिकथनम् । राज्ञ प्रसादमन्तरेणेतीयता पूर्यते । "यथा दृष्टचा प्रसन्न सन् राजा बन्धापनोदकृत् । एव दृष्ट स भगवान् कृयीद् बन्धविमोचनम्" (११४१-२) इत्यनुब्याख्यानम् ।

<sup>5</sup> जडमात्रवादी नास्तिको निरस्त । इदानी जीवतत्त्ववादी शङ्कते । नन्वात्मा वा इत्यनया श्रुत्या अनात्मप्रधानव्यावृत्तिरेव कियते । नतु जीवस्य । तेन जीवात्मैवाऽत्मेति । तदेतदाह – नन्वित्यादि ।

१ ( ) एतदन्तर्गतो भाग सर्वत्र कोशेषु गलित इति यथाप्रकृतोपयोग-मर्थपूरणाय निवेशित ।

२ "प्रकृत" ग ३ "-रेव जिज्ञास्य" खग.

४ "मन्तव्य इत्यादिका" क ख ५ "जीव एव" ख.

विष्णुरेव १ विजिज्ञास्यो न जीव इत्युत्तरम् । निह जीवस्य जिज्ञास्यत्व ब्रह्मत्वं च प्रमाणसिद्धम् । विपर्ययेणानुभवात् । सिद्धं च परमात्मनः । श्रुतिवृष्टेः । तद-विषयत्व च २ नास्माक सिद्धम्  $^3$ । तद्वादिनोऽपि हि तदङ्गीकारे सिवशेषत्व-प्रसङ्ग्  $^1$ । विषयत्वनिषेषमात्राम्युपगमे च  $^2$  तिद्विषयत्वं वुर्वारम्  $^2$ । तस्माद-विषयत्वं नाम वाडमात्रम् । वन्ध्या मुतवतीतिवत्  $^3$ ।

कि श्व, किमय जीवो ब्रह्मान्यतिरिक्त उत नेति पृच्छामः । आद्येऽपसिद्धान्तः । अन्त्ये ' स्वोक्तदोषः स्वपक्ष एवाऽपतित । नच तद्वचितिरिक्त एव जीवो जिज्ञास्य इत्यन्यो <sup>4</sup> मन्यते <sup>६</sup> । तस्य प्रमाणान्तरसिद्धत्वात् । अमोचक-शक्तित्वाच्च । अहो तिह भेदवादे जीवस्य मोक्षदानादिकर्मण्यशक्तिः । ईश्वरस्य त्वविकारस्याक्रियस्य न किश्विदिष कर्माम्यूपगन्तुं शक्यम् । अभेदवादे जीवस्य ब्रह्मभावः स्वयमेव फलम् । नच तद् दातव्यम् । दातुदेयाद्यभावात् ।

<sup>1</sup> अविषयत्वधर्मेण धर्मित्वमिति स्विशेषत्वम् । ज्ञानित्वमिवाज्ञानित्वमिप, मौनित्वमिवामौनित्वमिप, इभ्यत्वमिवानिभ्यत्वमिप हि धर्म एव ।

अङ्गीकृत च विषयत्वम् – "आश्रयत्विषयत्वभागिनी निर्विशेषचितिरेव" इति वदद्भि ।

<sup>3</sup> तथाहि तत्त्वदीपिका — "ब्रह्मणोऽविषयत्वमनपनोद्यैव प्रतिपादयित शास्त्र-मिति च विरुद्धम् । वन्ध्यात्वमनपनोद्यैव मातुर्जातः पुत्र इतिवत् ।"

<sup>4</sup> अन्यो मायावादी न मन्यते । ननु ततोऽप्यन्यः कोऽपि साहसिकस्तर्हि? तदप्यचारु । कुत ? तस्य प्रमाणान्तरसिद्धत्वादित्यादि ।

१ "रेव जिज्ञा - " घ.

२ " – त्वतुनास्माकम्" क. घ

३ "श्रुतिसिद्धम्" क

४ "- गमे तद्विषय - " ख

५ "अन्ते" ग

६ "मन्येत" ख

७ "अमोचकत्वाच्च" ग.

तस्माच्चेतनैक्य<sup>ः</sup>मेव जिज्ञास्यमिति वय ब्रूम इति चेत्, मैवम् । तत् किं तद्वतो भिन्नमभिन्न वेत्यादि <sup>-</sup>विकल्पासहत्वात् । स च विकल्पस्तत्त्वदीपिका <sup>-</sup>चार्ये-विस्पष्ट व्याख्यातः –

"तत् िकं तद्वतो भिन्नम्? जताभिन्नम्? भिन्न चेत्<sup>४</sup> सत्य मिथ्या वा? सत्यत्वेऽद्वैतहानिः । मिथ्यात्वे भेदसत्यता स्यात् । अभिन्नं चेत् जीवत्वे ब्रह्मत्वेऽपि स्वयम्प्रकाशत्वेन वित्यसिद्धमिति नोपवेष्टव्यम्" (तत्त्ववी०पु. ६ प ७-६) इति ।

अपिच, दातृदेयाद्यनङ्गीकारे सम्बन्धोऽपि न सम्भवति । प्रतिपाद्यप्रतिपादक-लक्षणः सम्बन्ध इति चेत् वर्ति तद्भेदोऽङ्गीकर्तव्यः । कुतः पुनर्भेदान्तर-निवारणम<sup>्</sup>?

नचायं भेदस्तदैक्यवद् विकल्पासहः। विशेषेण गतिसिद्धेः। <sup>2</sup>नचेश्वरस्याकियत्वं कर्तृत्वनिवारकम् । किन्तु कार्यत्वनिवारकमेव । श्रुत्यादिभिस्तथा दर्शनात् ।

<sup>1</sup> यद्यप्यविषयत्वात् प्रतिपाद्यत्वमि न समस्तीति पुरस्तात् प्रास्तावि । तथाऽप्यभ्युपगम्येद दोषान्तरमुच्यते – तिंह तद्भेद इति । समृष्टि सर्वाऽपि हि भेदेन गिभणी भवति । यदि तु सोऽभ्युपगम्येत प्रतिपाद्यस्य च प्रतिपाद-कस्य च, किमिति न प्रतिपत्त्. <sup>7</sup> एवमन्येषामि ।

<sup>2</sup> अक्रियत्विमत्यिक्रियमाणत्वमेव । युज्यते तत्सर्वकर्तुरित्याह – नचेत्यादि । अत एव "सर्वकर्ता न क्रियतें" इत्याहाऽचार्य । न विक्रियते च । तेन उपादानतैव निरस्ता । न निमित्तता ।

१ "चैतन्यैक्य – " ग

२ "तद्वतो भिन्नमित्यादि" क ख घ.

३ "तत्त्वप्रदीपिका - "ग

४ "भिन्नत्वे सत्यम्" ख

१ "अभिन्नत्वे जीवत्वे" क.

६ "प्रकाशमानत्वेन" ग

७ "लक्षणः स इति चेत्" क.

८ "निराकरणम्" ग

अविकारत्वं व प्रकृत्यादिवत् परिणामादिराहित्यमेव । तस्माद् भेदवादि-नामेव दातृदेयादिसम्भवान्मोक्षसिद्धिरित्यभिप्रायेण "विष्णुरेव" इति भिन्ना-र्यावधारणम् । स्वयमेव भगवान् भेद व विस्पष्ट व वक्ष्यति – "अन्यश्च जीवत " इति । "पृथगुपदेशात्" (२ ३.२८ ) इत्यादिना भगवत्तमश्च । "तथा जीवेश्वरौ भिन्नौ सर्वदैव विलक्षणौ" इति च श्रुतिः '। अतः परममञ्जलो² मुख्येष्टदेवो भगवान् ४ विष्णुरेवेष्टफलदातृत्वाष्टिजज्ञास्य इत्यधिकरणस्यार्थं ५ ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

जिज्ञास्यस्य ब्रह्मणः ६ स्वरूपलक्षणविवक्षया "जन्माद्यस्य यतः" (११२.) इति सूत्रार्थं वक्ति – "स्चिकतीं" इति । "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत् प्रयन्त्यभिसंविद्यन्ति । तद् विजिज्ञासस्य । तद् ब्रह्म"

"यथा पक्षी च सूत्र च नानावृक्षरसा यथा । यथा नद्य समुद्रास्च शुद्धोदलवणे यथा । यथा चोरापहार्वी च यथा पुतिषयाविष । तथा जीवेस्वरी भिन्नौ सर्वेदैव विलक्षणौ" इति ।

परमोपनिषदियम् । निष्णुदासार्यस्तु महोपनिषदित्याह । एतद्वचनोदाहरणेन यदीद भेदे मान तर्हि तत्त्वमसीत्यभेदेऽपि समानमिति शङ्काऽपि निर्मूलिता ।

2 परममङ्गल इत्यथशब्दस्यैवार्थान्तरम् । एतदपि विष्णुपदेनैन मङ्गलाचर-णाद् भापितप्रायम् । मुख्येष्टदेव इति कार्यतावादापनोदार्थम् । विस्तृत चैतदनुब्याख्याने – "कार्य साधनमिष्टस्य भगवानिष्टदेवता । मुख्येष्ट वा सुमनसा प्रेयस्तविति च श्रुति" इति । तदेवाऽह् – इष्टफलदत्वादिति । अत शब्दार्थोऽयम् । एतदपीष्टफलदत्वेन विशेषेण विशिष्टो जिज्ञास्य इति भाषितमेव ।

<sup>1</sup> विष्णुतत्त्वविनिर्णयोदाहृता श्रुतिरियम् -

१ "अविकारित्वम्" ग २ "स्वयमेव भेदम्" ख

३ "भेद स्पष्टम्" ग ४ "-देवो विष्णु-" क ख ग

प्र "इत्यधिकरणार्थं स्यात्" ग ६ "अस्य ब्रह्मण्" ग

(तैत्तिरी० ३.१.१.) इत्यादि श्रृतेविणुरेव सर्वस्यास्य <sup>३</sup> जगतो जन्म-मोक्षादे: <sup>1</sup> सर्वस्य च कर्ता । अत एवासौ वैदैविचारणीयः <sup>2</sup> ।। ० ।। २ ।। ० ।।

अय प्रत्यक्षादिप्राह्यत्वे तावतैव परिपूर्तर्ने जिज्ञास्यत्वनियम  $^3$  इति शङ्कातिवृत्तये "शास्त्रयोनित्वात्" (१.१.३) इति सुत्र व्याख्याति — "आगमोदितः" 
इति । मोक्षादिकर्तुरीश्वरस्य प्रत्यक्षायोग्यत्वात्, अनुमानेन च  $^3$  सप्रतिसाधनेन 
दुस्साधनत्वात् $^{\times}$ , निर्दोषवाक्यात्मकरागमैरेव प्राह्यत्वमेष्टव्यम् । "नेन्द्रियाणि 
नानुमानं वेदा ह्येवैन वेदयन्ति" (भाल्लवेय०) इत्यादिश्वुतेश्च । नचाऽगमस्य 
प्रामाण्य नात्तीति वक्तुं युक्तम् । ति्रषेधकवाक्य स्थापि तदभावप्रसक्तेः । 
तस्मात् सर्वयाऽपि नाऽगमप्रामाण्यन्विषः शक्य । युज्यते च तस्य प्रामाण्य 
निर्दोषत्वात्  $^3$ । तच्च भगवान् वक्ष्यति — "वेदा नित्यत्वान्मानमुक्तमम्" इति ।

मोक्ष इति बन्धान्मोक्ष । तेन कर्तेति युज्यते । यदि परममपि पद विवक्ष्यते तदा कर्तेति दाता ।

<sup>2</sup> यतो विष्णुरेव सर्वकर्ता, अत स एव विजिज्ञास्य इति समस्तान्वय ।

<sup>3</sup> वेदैविचारणीयत्विनयम इत्यर्थ ।

<sup>4</sup> इय भाल्लवेयश्रुतिरिति तत्त्वनिर्णये स्थितम ।

<sup>5</sup> निर्दोष हि वाक्यमागम । अत एवैतावन्तमर्थमिभसूचियतु तत्पदमुपादत्त भगवानागमोदित इति । अन्यथा शास्त्रोदितो वेदोदित इत्याद्यवस्यत् । उक्त च – "प्रत्यक्षवच्च प्रामाण्य स्वत एवाऽगमस्य हि" इति ।

१ "इति श्रुतेर्विष्णु – " क

२ "सर्वथाऽस्य" ग

३ " - मानेन सप्रति - " क

४ "दुस्साधत्वात्" ख. घ

५ "तन्निषेधवाक्य – " ख घ.

६ "च प्रामाण्यम्" ख

अतः 1 केवलागमगम्यत्वादीश्वरोऽवश्य जिज्ञास्यः प्रत्यज्ञायि ।। ० ।। ३ ।। ० ।।

यदि <sup>2</sup> तद्वच्छास्त्रैकगम्यस्तदस्योऽपि स्यात्, तर्हि <sup>9</sup> स वाऽय वा जिज्ञास्य इति विकल्पः स्यादित्याशङ्का परिहरन् "तत्तु समन्वयात्" (१.१४.) इति सूत्र व्याख्याति – "समन्वयात्" इति । विष्णुरेव समन्वयादागमोदितः, नान्य इत्यन्वयः । अय भाव । <sup>3</sup> सोऽय भगवानेक एव <sup>3</sup> तत्तद्वाक्यपदादीना सुमुख्यान्वयात् <sup>3</sup> सर्वकर्तृत्वेन वेदेषूदितः, तथैवेतिहासपुराणादिष्वपि ४ स एवोदितः । कुत ? तत्तच्छव्दप्रवृत्तिहेतुना भ गुणाना तस्मिन्नेव सम्यक्

<sup>1</sup> निर्दोषताया अप्यागमपदार्थत्वादागमा इति सदागमा । सर्व वाक्य साव-धारणिमत्यागमोदित इति सदागमैकविज्ञेय । अथवा यत आगमोदित एव सर्वकर्ता यतश्च विष्णुरेव सर्वकर्ताऽऽगमोदितोऽत स विष्णुरेव विजिज्ञास्य इति मूलान्वय । तदेतदुक्तम् – अत केवलागमेत्यादि ।

<sup>2</sup> धर्माधमिदिर्नाकनरकादेश्च शास्त्रैकगम्यत्वात् तद्वदिति । परममुख्य-तत्परत्वेनेत्यर्थं । अवान्तर हि तत्परत्व धर्मादिषु । एकशब्दो वा मुख्या-थोंऽपि व्याख्येय । परममुख्यवृत्त्या मोक्षदत्वेन वा शास्त्रगम्य इति ।

अभावानेव सर्वेरिप पद सर्वेरिप वेदैरुच्यते इति प्रथमा प्रतिज्ञा । कुत ? समन्वयात्, पदादीना परस्पर सुमुख्यान्वयात् । तथाऽपि स एवेति कुत ? शब्दार्थाना तिस्मन्नेव सम्यगन्वयात् । तदिप कुत ? समन्वयादेव । उपक्रमादितात्पर्येलिङ्गादिति । उक्त हि भाष्ये — "अन्वय उपपत्त्यादिलिङ्गम्" इति । अपिच श्रुत्यन्तरसमन्वयात् समाख्यातश्चैतत् सिद्धचित । यथा "आत्मा वा इदमग्र आसीत्" इति श्रुति "नारायणो वा इदमग्र आसीत्" इति श्रुति तथाच समन्वयादित्येकेनैव भाष्यपदेन त्रिविक्रमपदेन पूर्वदेवा इव पूर्वपक्षा सर्वेऽपि प्रतिक्षिप्ता भवन्ति।

१ ''तदास वा'' ग

२ ''भगवानेव'' क

३ "सम् मुख्यान्वयात्" ग

४ "- हासपुराणेऽपि" ख

५ " – प्रवृत्तिनिमित्तानाम्" क

सम्बन्धात् । तिदद विचार्यमाणं सत्युपक्रमादितात्पर्यालङ्गादवगम्यते । निर्णीत-श्रृत्युन्तरसाहाय्याच्च । अतो न विष्णोरन्यो मोक्षदत्वेन शास्त्रगम्योऽस्ति । येनोक्तविकल्पाक्षङ्कावकाशः १ । "नान्यः । —" (पुरुष० १७) इति श्रृति-प्रतिषेधवलाच्च तदभावोऽवसीयते ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

ननु नाय सर्वशब्दसमन्वयः परमात्मिन समस्ति <sup>2</sup> । अशब्दत्वश्रुतिभिस्तया-त्वावधारणात् <sup>2</sup> । लक्षणयैव हि <sup>3</sup> तद्वधवहारो निर्वोद्धव्यो विद्वद्भिरिति पूर्वपक्षं प्रतिक्षिपन् <sup>४</sup> "ईक्षतेर्नाशब्दम्" (१.१५) इत्येतदिध करण विवृणोति – "ईक्षतेश्च" इति । अत्र चशब्दः नाशब्दमिति <sup>3</sup> सूत्रावयवार्थ-प्राहकः <sup>६</sup> । ईक्षतेश्च आगमोदित एव विष्णुर्भगवान् । तथाहि – यत्तत् समन्वय-गम्यत्वेन प्रतिज्ञातं सर्वोत्कृष्ट विष्ण्वाख्य ब्रह्म तत् तावन्नाशब्दम् । क्रुतः? "पुरुषमोक्षते" (षट्प्रका० ५ ५.) इत्यादावीक्षणीयत्वप्रतीतेः । नच वचन विनाऽप्रमगम्यस्य प्रत्यक्षगम्यस्येवेक्षणीयत्वं सम्भवति । यथा धमदि । तस्मा-दीक्षणीयत्वान्ययानुपपत्त्या कि तदिति प्रक्रनपरिहारान्यथानुपपत्त्या च शब्दोदित-मेव तदेष्टस्थानित्यर्थः।

<sup>1 &</sup>quot;तमेव विद्वानमृत इह भवित नान्य पन्था अयनाय विद्यते" इति तैत्तिरी-याणाम् । "तमेव विदित्वाऽति मृत्युमेति नान्य पन्था विद्यतेऽयनाय" इति च क्वेताश्वतराणा पाठ ।

<sup>2</sup> समस्ति सम्भवति ।

<sup>3</sup> आगमोदित इत्यनुकर्षार्थश्चकार । तेन नाशब्दमिति सूत्रावयव स्गृहीतार्थो भवति ।

१ "येनोक्तशङ्कावकाश" ख

२ "तथाऽवधारणात" ग

३ "लक्षणयैव तदृचव - " क.

४ "प्रतिक्षिपत्" ग

५ "इत्यधिकरणम्" ग

६ "सूत्रावयवग्राहक" ख

युक्त्यादिभिर्वाच्यत्वदर्शनादिति वा ईक्षांतशब्दाक्षः अन्वषयस्य कर्षः वाच्यत्व युक्तितो दृश्यमिति चेत्, अविषयत्वमेव कर्षः क्ष्मिष्टः स्वाहितदर्शनादः । "श्रोतच्यो मन्तच्य" (बृहदा०४.४४.) इत्यादौ च वाण्याद्यवचयत्व-दर्शनात् । अशब्दत्वश्रुतयस्त्वप्रसिद्धत्वादेवाबाच्यत्व वदित "अशब्दम् —" (कठ ३.१४) इतीति सुवचत्वात् । नचावाच्यस्य लक्षणा युज्यते । अदृष्टत्वात् । नच निविशेषत्वान्नाय दोष इति वाच्यम् । निविशेषत्वविशेषस्यानपायात् । । गच निविशेषत्वान्नाय दोष इति वाच्यम् । निविशेषत्वविशेषस्यानपायात् । । अस्माक तु सविशेषानन्तगुणत्वाद् ब्रह्मण सर्वशब्दवाच्यत्वं सुग्रहमित्यनवस्यम् ॥ ० ॥

"गौणक्चेन्नाऽत्मशब्दात्" (१.१६.) इत्यादीनि च ४ सूत्राण्यनेनैव वाक्येन व्याख्यातानि भवन्ति । तत् कथम्? अशब्दत्व निराकुर्वेश्चशब्दो गौणत्वमिप निराकर्तुमलम् । समुच्चयवाचकत्वात् <sup>2</sup> । ईक्षतिशब्दस्त्वात्मशब्दार्थमुप-

यदि निर्विशेषत्व प्रामाणिकम्, न तर्हि निर्विशेषत्व विशेषो दोष । निर्विशेषत्वमनपहायैव हि धर्मान्तरिनवारण निर्विशेषत्व नाम । निह् राज्ञ सभाया न भिणतव्यमित्याज्ञा स्वेनैव व्याहत्यते । स्यादेवम्, यदि निर्विशेषत्व प्रामाणिकम् । न भो । शून्यसमानयोगक्षेमस्य तस्य सौगतादन्यत्र शरणविरहणात् । तदेतदाह् – नचेत्यादि ।

<sup>2</sup> अयमर्थ । ईक्षतेरुचेति चकार आगमोदितरुच इत्यप्यन्वेति । आगमोदित इत्यशब्दत्व निराकारि । चशब्दाद् गौणत्वमि । तथाच न केवलमाग-मोदित इत्यशब्द इति किन्त्वगौणरुच । कुत-? ईक्षते । आत्मशब्देनेक्षणादि-गृणैराततत्वदर्शनात् । स हि साक्षादीक्षते । अथ च "जानय आत्मानम्" इत्यात्मशब्देन ततरुचागौणत्वेन स ह्यागमोदित इति वर्णकान्तरम् ।

१ ''अप्रमेयस्य'' ख

२ "इत्यादौ वागादि - ख

३ "निर्विशेषत्व नाम" क ग

४ "इत्यादीनि सूत्रा – " ख

लक्षय<sup>1</sup>तीत्युपपत्ते. १ । तद्वत् तन्निष्ठमोक्षोपदेशादीश्च २ ।

अथवा, अस्मिन्नषि<sup>3</sup>करणे "ईक्षते" इति प्रथम हेतु<sup>४</sup>मुक्त्वा चशब्देन आत्मशब्दादीनि <sup>५</sup> हेत्वन्तराणि समुच्चिनोति । हेतुमतस्तु <sup>६</sup> प्रागेव "आगमोदित" इति वचनात् सिद्धेः ।। ० ।।

नचैतावता येनकेनचित् पदेन यित्कि वित् संप्राह्यमित्यतिप्र "सङ्गः.। ईन्दृशमेवा-नेन संप्राह्य नान्यादृशमिति विशेषवलुप्तेः । निह् वयमिह ८ यित्कि विशेषवस्यात्रितम-भाषितमवेदवेदितमयुक्तियुक्तं चाभिप्रेतं ९ क्रुमः । नापि सर्वयाऽप्यशक्यम् १० । किन्तु लोकतो वेदतो वा रूढमेव हि वक्तुं शक्यं नाम । तदेवेष्टमप्युक्त क्रूमः १९ । तत्सम्बद्धमेव चोपलक्षित समुच्चित च सदृशमेव । अनयोरप्येतादृशशक्ति-विषयत्वात् । परिगृहीतश्चायं न्यायः सर्वत्रापि शाब्विकः १० । सल्लक्षणेषु

१ ईक्षणादीनात्मनो धर्मान् वदन् धर्मिणमात्मानमुपलक्षयति तेन वाच्येन वाचकमात्मशब्द कटाक्षयतीत्युपपत्ते ।

१ "उपलक्षयत्युपपत्ते" ख ग घ

२ "तन्निष्ठस्य मोक्षादीञ्च" क ख ग

३ "एतस्मिन्नधिकरणे" ग

४ "प्रथमहेतु – " ख. ग

५ "आत्मशब्दादित्यादीनि" ख घ

६ "- मतस्तु आगमोदित " क ग

७ "सग्राह्यमिति प्रसङ्ग" ख

द "न वयमिह" क ग

६ " - युक्तमभिष्रेतम्" क ग "अयुक्तिक चाभिष्रेतम्" ग

१० "नाप्यशक्यम्" ग

११ "-ष्टमपि वक्तु ब्रूम "क

१२ "सर्वत्र शाब्दिकै" ग

शास्त्रेषु सुलक्ष्यत्वात् । लोकेऽप्येव <sup>1</sup> गृष्टिमदादित्यादौ वत्स चेत्यपि ग्राह्यम् । न तावता वत्सतरमपी <sup>3</sup>त्यादि । अतोऽत्र नाति <sup>×</sup>प्रसङ्घ<sup>-</sup> ।

<sup>2</sup> अत्रायमारायः । ईक्षतेः, आत्मशब्दात्, तन्निष्ठमोक्षोपदेशात्, हेयत्वावचनात्,

<sup>1 &</sup>quot;एकवारप्रसूता गौर्गृष्टि" इत्याभिधानम् ।

भाष्ये गदितमुपलक्षित समुच्चित च समुदितमधिकरणार्थसार सगृह्णाति – अत्रायमाशय इति । वस्तुतस्तु ईक्षतेरिति मुखत एव सर्वाण्यप्यधिकरण-सूत्राणि व्याचस्यौ भगवान् भाष्यकार । तथाहि - ईक्षते पुरुषमीक्षत इतीक्षणीयत्वश्रवणादिति प्रथमसूत्रार्थ । "गौणश्चेन्नाऽत्मशब्दात्" (११६) इति द्वितीयमपि सूत्र व्याख्यातमीक्षतेरिति । "आत्मान पश्येदित्यात्मत्वेनेक्षणश्रवणात् । ईक्षणीय आत्मनि बहलमात्मशब्द-प्रयोगवीक्षणात् । "तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात्" (११७) इति तृतीयम् । एतदप्याह – ईक्षते । तस्याऽत्मन ईक्षणादेव "यस्यानुवित्त प्रतिबुद्ध आत्मा" इति मोक्षोपदेशदर्शनात् । "हेयत्वावचनाच्च" (११८) इति चतुर्थम् । एतदप्युक्तम् – ईक्षते । "तमेवैक जानथ" इति तस्यैव केवल हेयप्रत्यनीकतयेक्षणीयत्वदर्शनात् । "स्वाप्ययात्" (११६) इति पञ्चमम् । इदमप्याह – ईक्षते । "आत्मन्येव विलाययति" इति स्वस्मि-न्नेवाप्ययदर्शनात् । "गतिसामान्यात्" (१११०) इति षष्ठम् । इदन्तु सूत्र विष्णुरेव समन्वयात् सर्वागमोदितं इति पुरैव निगदव्यास्थातम् । "श्रुतत्वाच्च" (११११) इति सप्तमम् । इदमप्युक्तम् – ईक्षतेरिति । श्रुतिभिरीक्षणीयत्वमेव हि श्रुतत्व नाम । एवमीक्षतेरिति त्र्यक्षरी साक्षादेव सप्तापि सुत्राणि व्याचक्षणा "अनन्तोऽर्थ प्रकटित" इति वच. प्रत्याययति । नच सूत्रपदाना तर्हि वैयथ्यं शङ्कचम् । पश्वरूपाद्यमितार्थ-विवक्षयाऽनन्तश्रुतिनिर्णायकतया च सार्थक्यात् । मन्तुरवबोधाय सग्रहण-मेव हि भाष्योद्देश । न तावता गतार्थता । नह्योद्भारेण त्रयी गतार्था भवति।

१ "सुलभत्वात्" ग

२ "चेत्यादि ग्राह्मम्" क ख

३ "वत्सान्तरमपीत्यादि" ग

४ "अतो नाति – " ख "अतो नात्राति – " ग

स्वाप्ययात्, गतिसामान्यात्, श्रुतत्वाच्च न गौणो नाशब्दश्चायम्, तस्मातं परमात्मन्येव सर्वशब्दसमन्वयप्रतिज्ञाया नाणुरपि विरोधोऽस्तीति ।।०।। ४।।०।।

अथास्मिन्नध्याये <sup>६</sup> तमेव समन्वयं साधयति । तत्र प्रथमपादेऽन्यत्र प्रसिद्धाना नाम<sup>2</sup>शब्दानां साधयति <sup>1</sup> ।

"ब्रह्म पुच्छम् — 2" (तैत्तिरीय० २ ५ २.) इति श्रुतेयंस्यकस्यचिदवयवमात्रत्वेन प्रतिते ब्रह्मणि <sup>3</sup> कथमानन्दमयादिशब्दानामवयविनि प्रसिद्धाना समन्वयः सिद्धचिति? कुतश्चेतावन्मात्र रमसमप्र मीमास्यमिति मन्दाशङ्का "परिहारायाव-यवमात्रातिरिक्तं ब्रह्मिति वक्तुम् — "आनन्दमयोऽम्यासात्" (१ १.१२ ) इत्यधिकरणं व्याख्याति — "पूर्णानन्दः" इति । अनेन च भाष्यपदेनास्मिन्नधिकरणं आनन्दमयो विषय इत्युक्तं भवति । तत्राय सशयः — किमयमानन्दमयो ब्रह्मादिः प्रकृतिर्विष्णुर्वेति । कि तावत् प्राप्तमिति विचार्यते । ब्रह्मशब्दादेव ब्रह्मादिः प्रकृतिर्विष्णुर्वेति । कि तावत् प्राप्तमिति विचार्यते । ब्रह्मशब्दादेव ब्रह्मादिः प्रकृतिर्विऽनन्दमय इति पुर्व पक्षः । तत्र ब्रह्मशब्दस्य सोपचारत्वात्, अत्र परममुख्यार्थत्वाच्च विष्णुरेवाऽनन्दमय इति सिद्धान्त इत्याद्यधिकरणं अङ्गी

<sup>1</sup> साधयति समन्वयमिति वर्तते ।

<sup>2 &</sup>quot;तस्माद् वा एतस्माद् विज्ञानमयात् । अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय । तेनैष पूर्ण । स वा एष पुरुषविध एव । तस्य पुरुषविधताम् । अन्वय पुरुषविध । तस्य प्रियमेव शिर । मोदो दक्षिण पक्ष । प्रमोद उत्तर पक्ष । आनन्द आत्मा । ब्रह्म पुच्छ प्रतिष्ठा" इति समग्राऽऽनुपूर्वी ।

१ "अस्मिन्नध्याये" ग

२ "प्रसिद्धनामशब्दानाम्" ग

३ "प्रतीतब्रह्मणि" क े "प्रतीतेर्ब्रह्मणि" ख

४ "कुतश्चैतन्मात्र – "ख. ग घ.

५ " – मित्याशङ्कापरि – " ग

६ "पूर्वपक्ष" क ख ग

७ "म्ख्यत्वाच्च" ग

प्रत्यधिकरण —" ग

सङ्गीता <sup>९</sup> ऽन्यत्रात्रापि <sup>1</sup> संगृह्यते । विषयोक्त्यंव सशयादे स्पलक्ष्यत्वात् । एवमेवािकरणान्तरेष्विप साष्टाङ्म <sup>2</sup> एष नयः पृथक् <sup>2</sup> सर्वोऽिप सुच्यते, यत्राधिकरणार्थ पृथग् गृह्यते । सह गृह्यते चेन्नयोऽिप सहैव । अपिवािस्मस्तत्त्व-वादप्रमेये विष्णुरिति विशेष्यपदेन धर्मिणं गृहीत्वा, विशेषणपदान्तरं सिषाधियिवितान धर्मान्तराणि तस्य प्रतिश्रुत्य, समन्वयािवित हेतुं प्रयुज्य, ईक्षतेरन्वय-व्याप्त्या चकारावनीक्षतेव्यतिरेकव्याप्त्या च <sup>3</sup> (साध्य प्रसाध्य अवित्व व्याप्त्या चकारावनीक्षतेव्यतिरेकव्याप्त्या च <sup>3</sup> (साध्य प्रसाध्य प्रसाध्य स्वावेष त्यावेण तत्तत्प्रतिनानम् । नामहेत्वादेस्तु प्रायेण निविशेषत्वादपृथकप्रयोगः । एव तत्साधनधर्माणा साध्ययर्धमिण सम्यक् सयोगात् स्वपक्षसाधने कृते <sup>4</sup> परपक्ष-दूषण द्वितीयेऽध्याये भ करिष्यते । स्वपक्षदोषपित्रस्व स्वपक्षसाधने कृते <sup>4</sup> परपक्ष-

<sup>1</sup> अन्यत्र सङ्गीता कथिताऽत्रापि सगृह्यते ।

<sup>2</sup> ननु कानि तान्यञ्जानि, यैरप्टाञ्ज इत्युच्यते। उच्यते – विषयस्तावदादिम । सशयो द्वितीय । पूर्वस्य चापरस्य च पक्षस्य त्रीणि त्रीण्यञ्जानि । पूर्वपक्ष-समर्थनम्, सिद्धान्तियिष्यमाणिनराकरणम्, विषयये पर्यवसानिमित पूर्व-पक्षस्य । सिद्धान्तसाधनम्, पूर्वपक्षद्याधनम्, प्रयोजनोपसहारश्चेत्यपर-पक्षस्यत्याहत्याष्टाञ्जो नय उच्यते । पूर्वपक्षस्यैकीकरणेन, सिद्धान्त-साधनेनैव पूर्वपक्षवाधन च गतार्थ मन्यमाना पञ्चाञ्जमप्यधिकरणमाह ।

<sup>3</sup> खशब्दवित्यर्थं । तद्यथा "कृट ख विदल व्योम" इति भूताकाशे प्रमिद्धमिष खिमिति नाम "ख ब्रह्म" इति श्रौतप्रसिद्धचा मुख्यवृत्त्या ब्रह्मपरिमिति ज्ञायते तद्वदन्येऽपि लोकशब्दास्तत्तद्गुणसमन्वयादिति ।

<sup>4</sup> ब्रह्मशब्दाभ्यासादिहेतूकृतवर्माणा साध्यधर्मिण विष्णौ सम्यक् सयोगात् स्वपक्षस्य विष्णोरेवाऽनन्दमयादित्वस्य साधने कृत इत्यादि ।

<sup>5</sup> करिष्यत इति वर्तते द्वितीयाध्याय एव ।

१ "सगृहीता" ग २ "नय सर्वोऽपि" ख

३ "व्याप्त्या वा" घ

४ ( ) एतदन्तर्गतो भाग कोशेषु गलित । अर्थसाङ्गत्याय यथासम्भव निवेशित ।

५ "द्वितीयाध्यावे" ग

वादेन साक्षात् तत्त्वे निर्णीते सत्यन्त्याध्यायाम्यां साघन फलं च प्रपञ्च्येते ै इति भवति रमणीयम् । तस्मात् सोऽप समन्वयज्ञव्यस्तास्ताः सिद्धान्तयुक्तीर्वेति । तथाचावोचद् भगवानेव भाष्ये – "अन्वय उपपत्त्यावितिङ्गम्" (१.१.४.) इति । तैरेव च ैतत्त्व निर्णीयते । "तैः सम्यक् प्रविचारिते । मुख्यार्थो भगवान् विष्णुः । " (१.१२०.) इति ह्यनुष्याख्यायाम् । एवश्वास्मिन्नधिकरणे ब्रह्माक्ष्यायाम् । समन्वयज्ञाब्दोक्तः । उत्तरे तह्यमीपदेश इत्यादि वैवितव्यम् ।।०।।

अयमधिकरणार्थं. – आनन्दमयादिप्रकरणेषु ब्रह्मशब्दस्याभ्यासाद् <sup>३</sup> विष्णुरेव पूर्णानन्दः पूर्णान्नादिश्च <sup>2</sup> । नचान्नादीना <sup>४</sup> विकारो मयडर्थो मन्तन्यः । क्वचित् तदर्थस्यापि मयटो विष्णावर्थान्तरमेव सुघटमिष्टम् । निर्दिष्टं चैतद् विस्पष्ट प्राचुर्यापरपर्यायं पूर्णत्वं नाम <sup>3</sup> । यस्य खल्वानन्दः" को ह्येव <sup>4</sup> –" (तैत्तिरीय० ३ ७.) इति सहेतुव्यपदेशं विषीयते <sup>5</sup> प्रतिज्ञामात्रेणार्थसाषन-

<sup>1 &</sup>quot;उपक्रमादिलिङ्गेम्यो नान्या स्यादनुमा तत । त एवान्वयनामानस्तै सम्यक् प्रविचारिते । मुख्यार्थो भगवान् विष्णु सर्वशास्त्रस्य नापर" इत्यनुव्याख्यानवचन समन्वयाधिकरणगम् ।

<sup>2</sup> ईक्षतेरेचेति चकार पूर्वत्रोत्तरत्र चान्वयी देहलीदीपसमानधर्मा । तेन पूर्णानन्द इत्यत्राप्याकृष्यते पूर्णानन्दश्चेति । तस्य चार्थं उच्यते – पूर्णान स्नादिश्चेति ।

<sup>3 &</sup>quot;विकारशब्दान्नेति चेन्न प्राचुर्यात्" (१११३) इति द्वितीय सूत्रमनेन ब्याकृतम् ।

<sup>4 &</sup>quot;को ह्येवान्यात् क प्राण्याद् यदेष आकाश आनन्दो न स्यात्" इति समग्रा श्रृति ।

<sup>5</sup> तथाहि सूत्रम् – "तढेतुञ्यपदेशाच्च" (१११४) इति । "भूमा सुख नाल्पे सुख भवेत्" इति वचनादिदमपि पूर्णानन्दपदोदितम् ।

१ "प्रपञ्च्यते" क ग.

२ ''तैरेव तत्त्वम्'' ख

३ "- शब्दाभ्यासात्" क ग

४ "नचाऽनन्दादीनाम्" क ख घ

पटुनाऽपि <sup>9</sup> वेदेन । निह निर्हेनुकमेव केवल <sup>2</sup> केनचित् कल्प्यते । स तावत् प्रमाणतः पूर्णानन्वः । मन्त्रवर्णवाक्यस्य सत्यादेः <sup>1</sup>आनन्वाविप्रकरणाना च सामान्यविशेषोक्तित्वात् । तद्गीयमानस्य च तदानन्वादे. पूर्णत्वं भवति पूर्वा-परानुसन्धानेन <sup>2</sup> । महावाक्यार्थत्वात् । निह केवलाल्पवाक्यार्थं पूर्णतामर्हति । नच तदितरः प्रकृतिविरि वादिः पूर्णानन्व इति वक्तुं पार्यते । परनन्त्रत्वात्, परिच्छित्रत्वाच्च <sup>3</sup> । विष्णोः स्वातन्त्र्यादिसङ्कावात्, स्वकोयेषु ब्रह्मादिषु यथायोग्यानन्वपरिपूरणाच्च <sup>3</sup> पूर्णानन्वत्वं <sup>४</sup> सुयुक्तम् ।

शतशतांशाविभावेन सङ्ख्या परिमाणेन च परिमिता नन्देभ्यश्चतुर्मृख-मुखेभ्यश्चित्प्रकृतेश्च परिच्छिन्नानन्दाया <sup>६</sup> वाड.मनसागोचरत्वेनामितानन्दस्य विष्णोभेंदव्यपदेशोऽपि पूर्णानन्दपदवेदितः <sup>७</sup>। अमितस्यैव मृख्यत<sup>,</sup> पूर्णत्व-८ सम्भवात्।

<sup>1 &</sup>quot;सत्य ज्ञानमनन्त ब्रह्म" इति वाक्यस्य ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् — "मान्त्रवर्णिकमेव च गीयते" (१ १ १ १ ) । मन्त्रवर्णेऽनन्त-पदेनैवाऽनन्दिनिर्देशात् । पूर्णमेव ह्यनन्तम् । तेन पूर्णानन्दपदेनैव मान्त्र-वर्णिकताऽपि निरूपिता । तथाचानुज्याख्यानम् — "अनन्तत्व सुनिर्णीत पूर्णानन्दो हि नाल्पके" इति ।

<sup>3</sup> तथाच सुत्रम् — "नेतरोऽनुपपत्ते" । (१११६) परिन्छित्रत्वादिति पूर्णपदवेदित हेतुमाह । परिन्छेदो ह्यपूर्णता । एव पूर्ण एव हि स्वतन्त्रो भवति । स्वकीयेषु स्वयोग्यमानन्द पूरयतीति पूर्णानन्द इति च गमनि-कान्तरम ।

<sup>4</sup> तथाच सूत्रम् - "भेदव्यपदेशाच्च" (१११७) इति ।

१ ''पटुना वेदेन'' क २ ''निर्हेतुकेन केवलम्'' ख ग

३ " - नन्दपूर्णत्वाच्च" ग ४ " - त्व युक्तम्" ग

५ "च सुमिता – " क ख घ ६ "परिच्छिन्नाया" क ख. घ

७ "-पदोदित" खग ५ "पूर्णानन्दत्व-" क

नच तत्त्तदनुमानैरानन्दस्य विष्णोरूनत्वं केनापि स्वापादम् । यथाकामतया तेषामाभासत्वात् । किन्तु यथाश्रुतिसिद्धानेकविद्योषाणामनपायात् पूर्णत्वमेव निर्णीत सुत्रेयम् <sup>1</sup> ।

² स्वयोग्यतानुसारेण भिवतज्ञानादिसाधनैः पूर्णं जीवं स्वसमीप आदाय आ समन्तात् नन्दयति भगवानिति च पूर्णानन्दो भाष्यते । स हि सहभोग मुक्ताय करोति । ³ सोऽयमवयविनि स्वस्मिन्नवयवेषु च स्वकीयेषु प्रत्येकं ज्ञानादिगुणे पूर्णं एवाऽनन्दनामको विष्णुः । स्वगतभेदराहित्यात् । एवञ्चैकस्यैवेदवरस्या-वयवावयविभावः सम्भवति, श्रृत्युपदिष्टत्वादित्यर्थः ।

एवं तावत् सकलकविकुलतिलको भगवानानन्दतीर्थार्याचार्य<sup>३</sup>वर्यः पूर्णानन्द-पदेनेवाऽनन्दमयाधिकरणपठितसूत्रा³र्थमखिलमपि संग्रहेण व्याचख्यौ । एवमेवोत्तरत्रापीति ४ ज्ञातन्यम् । तत्तदिधकरणार्थानां संग्रहस्यैवेह चिकीवि-तत्वात् <sup>५</sup> । कुत ? ⁴स्वयमेवामुना सात्यर्थीवस्तर भाष्यस्य कृतत्वात् ।

यत पूर्णानन्द इत्येवाऽगमोदित, अत नानुमानमपेक्ष्यते तत्त्ववादे ।
 तथाच सुत्रम् – "कामाच्च नानुमानापेक्षा" (१११८) इति ।

<sup>2</sup> पूर्णं जीवमानन्दयतीति ब्युत्पत्त्या "अस्मिन्नस्य च तद्योग शास्ति" (१११६) इति सूत्रमपि भाष्याच्ढ दर्शयति – स्वयोग्यतेत्यादि ।

<sup>3</sup> नन् पुच्छताभिधानादत्रह्मत्वमिति पूर्वपक्षयुक्ते का गति ? आह – सोऽय-मिति । योऽय "आनन्दो ब्रह्म" इति श्रुतिगदित आनन्दनामा भगवान् स सर्वरूपेष्विप पूर्ण एव । निह तस्य वस्तुतोऽयवावयविभाव इति भाव ।

<sup>4 &</sup>quot;ग्रन्थोऽयमपि बह्वर्थों भाष्यं चात्यर्थविस्तरम् । बहुज्ञा एव जानन्ति विशेषेणार्थमेतयो " इत्यनुभाष्यपदानि मनसि निधायाऽह – स्वयमेवेत्यादि।

१ "त्वात् यथाश्रुति - " क ख ग

२ " – तीर्थाचार्य – " क

३ "- करणपरिपठितानेकसूत्रा - " ख

४ " – त्रापि ज्ञातव्यम्" क

४ "विवक्षितत्वातु" के

करिष्यमाणत्वाच्च सबह्वर्थमनुभाष्यस्यापि । नहि बहुविशेषज्ञचूळार्माण सर्वज्ञभास्करमन्तरेणैतादृ <sup>९</sup>शभाष्यानुभाष्यविरचने चतुरतरचेताश्चतुर्दशभुवने-ष्वस्ति । किम्पुनरेकेनैव वाक्येन पदेनाक्षरेण वा तत्तदधिकरणार्थसग्रहभाषण कुशलमतिर्नास्तीति<sup>?</sup> यदभिप्रेतामितार्थस्याशांशमपि लेशत एव वय ववतं सम्प्रति यथामित यतामहे । नचास्माक तत्प्रतिपादनपाटवमपटुधियाम् । <sup>1</sup>यद्यप्यस्मदाचार्यादयो<sup>२</sup> मध्वसूक्ति<sup>३</sup>सर्न्दाश्चितार्थां <sup>४</sup>स्तत्प्रसादैकबलमवलम्ब्य कथिञ्चत् प्रायशः प्रकाशयितु शक्नुवन्ति । तथाऽपि न खलु वय खद्योतसमद्योतत्वादेतद्व्योतितानिप तानशांशेन च प्रकाशियतु शक्नुमः । कि र्ताह ? मनोवाग्भिस्तद्भाष्यभावावर्तनलौल्यादेवायमस्मत्सन्नाहविज्मभ । तस्मादिहास्मास्तन्मन्तून् <sup>2</sup> प्रणन्तून् <sup>६</sup> महान्तः क्षन्तुमर्हन्ति ।। ०।। ६।। ०।।

"अदृश्येऽनात्म्ये <sup>3</sup> – " (तैत्तिरीय० २.७.) इत्यानन्दमयस्यो<sup>७</sup>क्तमदृश्यत्व तू – "अन्त. प्रविष्ट कर्तारम् <sup>८</sup> – न विजानन्ति <sup>4</sup> – " (तै० आ० ३.११ २

भाष्य चेत्यनुभाष्ये सग्रहभाष्यमिप परिगृह्यते । तदेतदाह – िक पुनिरिति । क्वचित् "अस्मदाचार्याग्नय मध्वसूर्यसन्दर्शितान्" इत्यादि पेठु । तत्र मध्व सूर्य इव । स्वाचार्या अग्नय इव स्वय तु खद्योत इवेत्यर्थप्रकाशन-सामर्थ्ये तरतमभावो रूपकसार ।

<sup>2</sup> तन्मन्तारो ये पूर्वाचार्यास्तान् प्रणन्तृनस्मान् ।

<sup>3 &</sup>quot;अदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिलयनेऽभय प्रतिष्ठा विन्दते । अथ सोऽभय गतो भवति" इति भृगूपनिषत् ।

<sup>4 &</sup>quot;अन्त प्रविष्ट कर्तारमेतमन्तश्चन्द्रमिस मनसा चरन्तम् । सहैव सन्त न विजानन्ति देवा " इत्यानुपूर्वी ।

१ "-मन्तरेण तादश-" ख

२ "- चार्याग्नयो - " ख घ " - चार्याश्रयात्" ग

३ "मध्वसूर्य - " ख घ ४ " - सन्दर्शितास्तत्प्रसा - " क

५ "शक्नुम ।" ग ६ " – हास्मान् मन्तृमहान्त " क ७ "इत्युक्तमदृश्यत्वम्" ख ८ "कर्तारमित्यन्तस्थस्य" क

इत्यन्तस्थस्य कस्यचिदुच्यते । सोऽन्तस्थ इह विचार्यते । "इन्द्रो राजा – 1" (तै० आ० ३.११.६) ेदत्यादिवचनान्न विष्णुरिति पूर्वः पक्षः । अत्र स्वपक्षं द्योतयति – "अन्तस्तढर्मोपदेशात्" (१.१.२०.) इत्यधिकरणम् । "अन्तरः" इति ।

अस्मिन् प्रन्ये "इत्यधिकरणम्", "इति सूत्रम्" इति वाऽस्मद्वावयस्य व्याख्याति भगवानिति त्रियाभिसम्बन्धो बोद्धव्यः । व्याख्यायते भगवतेति वा ।

अन्तः स्थित्वा रमत इत्यन्तरः । तथाऽनु<sup>२</sup>व्याख्यातत्वात्<sup>2</sup> । चन्द्रेन्द्राविषु स्वेच्छ्या वर्तमानः सर्वकर्ता विष्णुरेव । समुद्रान्तरत्वादित<sup>3</sup>द्धर्मय्यपदेशात्<sup>3</sup> । इन्द्रादेर्व्यिकरणत्वेन भेदस्यपदेशोऽप्यर्थतः सुगृहीतः.<sup>4</sup> । व्यधिकरणत्वं हि भिन्नत्वे प्रमाणम् । अन्यशब्दपर्यायश्चायमन्तरशब्दः प्रसिद्धः ।

यद्यप्येवं विषयश्रुताबुपक्रमा दिभि.सिद्धान्त<sup>.</sup> साघितो भवत्यघिकरणेषु । तत्र पुर्नीवतर्कपाटनाय तत्तत्त्विङ्गवैलोम्यप्रकटनेन <sup>४</sup> प्रतिपक्षोऽपि प्रतिक्षिप्त एव

<sup>1 &</sup>quot;इन्द्रो राजा जगतो य ईशे सप्तहोता सप्तधा विक्लृप्त ", "सप्त युञ्जिन्त रथमेकचक्रमेकोऽश्वो वहति सप्तनामा" इत्यादिवचनात् ।

<sup>2 &</sup>quot;अन्त स्थित्वा रमणकृदन्तर समुदाहृत" इति ।

<sup>3 &</sup>quot;अन्त समुद्रे मनसा चरन्तम्" इत्यादि । तेन चन्द्रादिध्वन्तर विष्णुरेव । यत स एव समुद्रान्तर श्रूयत इति साध्य च साधन चैकेनैव पदेनाऽह भगवान भाष्यकार । एवमत्तरसुत्रेऽपि ।

<sup>4</sup> इन्द्राद्यन्तरत्वेन अन्तर्यामित्वेन श्रूयमाणत्वादिन्द्रादिम्योऽन्तर भिन्न इति द्वितीयसूत्रमिष व्याख्यातम् । तथाहि सूत्रम् – "भेदव्यपदेशाच्चान्य" (११२१) इति ।

१ "इति वचना –" ग

२ "तथा व्याख्यातत्वात्" ग

३ "समुद्रेऽन्तर इत्यादि" ग

४ "स्वविपक्षोऽपि" ख

स्यात् । तथाऽपि पुनर्मन्दातिशङ्काशङ्काः शक्तशः शातनेन स्वमतात्यन्तदाढर्घार्यं यथासाधितसिद्धान्तसारानुसाराणि श्रातशः श्रुत्यन्तराष्युपन्यसनीयानीति युक्ततमम् । तस्मात् तत्सग्रहोऽपि "आगमोदितः" इत्युत्त्यंव श्रे सुक्रतो लक्ष्यते । सूपपत्तिसाधितः स्वसिद्धान्तः सर्वोऽपि तैस्तैनिर्णातश्रुतिस्मृतिरूपैरप्यागमैदितः इति श्रे चार्थसम्भवात् । नचेतेऽस्माभिः सनियममु प्रन्यस्यन्ते । मन्दधीत्वात्, प्रन्थवाहुत्यमयाच्च । एवश्व "अह तत् तेजः —" (चतुर्वेदशिखा०), "सोऽभिध्याय —" (व्यासस्मृ०) इत्यादिभिविवक्षितधर्मद्वारेणान्तस्थो विष्णुरिति निर्णीयते । ।। ।। ।। ।। ।। ।। ।।

अथ "आकाश इति होवाच" (छन्दोग० १.६.) इति श्रूयमाण आकाश. किं भूतास्य उत विष्ण्वास्य इति विचार्यते । लौकिकप्रसिद्धेर्भूतास्य इति प्राप्तम् । अत आह – " आकाशस्तिल्लिङ्गात्" (१.१.२२) इति सूत्रम् । "खवत्" इति ।

" 'सोऽभिष्याय शरीरात् स्वात् सिसृक्षुविविधा प्रजा ।
अप एव ससर्जाऽदौ तासु वीर्यमवासृजत् ।
तदण्डमभवद्धैम सहस्राशुसमप्रभम् ।
यस्मिन् जज्ञे स्वय ब्रह्मा सर्वेलोकपितामह ।
आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसूनव ।
अयन तस्य ता पूर्वं तेन नारायण स्मृत ' इति व्यासस्मृते ।
'अह तत् तेजो रश्मीन्नारायण पुरुष जातमग्रत ।
पुरुषात् प्रकृतिजंगदण्ड (त्रिपुरुष मायाबीज जायते)'इति च
चतुर्वेदिशिखायाम्" इति ।

<sup>1</sup> तथाहि भाष्यम् -

१ "सिद्धान्तसाराणि - " क. ख. ग.

२ "इति सुकृतो—" क. ख. ग

३ "इत्यर्थंसम्भवात्" क

४ "नचैते सनियममस्माभिरुप - " क ग

<sup>1</sup> इह तावदत आहेतिवाक्यस्य तद्वपरि परिगृहीतं सूत्रमाहेति सम्बन्धो न प्राह्यः । तद्वधास्यानस्य तु <sup>9</sup>मनसाऽपि <sup>२</sup>कर्तुमसामर्थ्यात् । अनारब्धत्वाच्च । ब्रह्मसूत्रार्थसारान्वेषणेन तद्वधास्यानमुख्या<sup>9</sup>धिकारस्तु मुख्यप्राणस्यैवेति हि किश्वदबोचाम । कथ तिह् <sup>४</sup>तत्सम्बन्ध इति चेत् सूत्रादप्युपरिष्टादनूद्यमान तद्भाष्यं यत् तदाहेत्येवास्माभिः सोऽभिप्रेयते । एतद्वधास्यानस्यैव शक्त्य-भावेऽपि कारणान्तरेण प्रारब्धत्वात् । इहापि हि <sup>६</sup>मुख्याधिकारिणो देवादय एव भगवन्तः श्रूयन्ते । अस्माक तु तदनुगृहीत एव किश्वदिधकारलेश आशास्यते । नतु स्वयमेवाधिकारः । सुत्रग्रहण तु व्याचिख्यासयाऽनूद्यमानभाष्यस्य तदीय-त्वज्ञापनायैव क्रियते । अतः पूर्वपक्षपरिहारार्थमिदं सूत्रं व्याख्यानिदं भाष्यमाहेति गृह्यते <sup>९</sup> । अनेकसुत्रग्रहाणापेक्षयाऽधिकरणमाहे <sup>८</sup>त्युक्तेऽप्ययमेव न्यायः ।। ० ।।

ग अत आह खर्नादित । आकाशस्तिल्ल्ङ्गादित सूत्रमिति स्ववाक्यस्य योजनाविशेष मनिस निधाय, पौन पुन्येन ग्रन्थगौरव श्रोतृशेमुषीमिक् रोहियितुमाह – इह ताविदित्यादि । विस्पष्ट चैतत् तत्त्वदीपिकायामिष । तथाहि तद्वचनम् – "नतु वय कदाचिदिष सूत्रपद व्याख्यातुमिच्छाम , शक्नुमो वा" इति चतुर्थस्य द्वितीये । पुनश्चान्तर्भेदाधिकरणेऽप्युक्तम् – "अस्माक तु भाष्यार्थमात्रान्वेषणपरिखिन्नानामनवरत भाष्यानुवादेऽप्य-ध्यासितालस्यानामत आहेत्यिभिसूत्र भाष्यानुकरणेऽपि प्रतिवाक्यमन्य एवाभिप्रायो निश्चेतव्य । अत पूर्वपक्षप्राप्ते परिहारार्थं सूत्रमुबहृत्य तस्य भाष्यमाह भगवानाचार्यं इति । सूत्रग्रहण पुनरत्र तद्भाष्यव्याचि-ख्यासितस्यागृहीतप्रतीकस्य सन्निष्वापक्रमिति भवति निरवद्यम्" इति ।

१ " – नस्य मनसाऽपि" क

२ ''कर्तुमशक्यत्वात्'' क. ग

३ "तद्वचाख्यानाधिकारस्तु" क

४ "तर्हि सम्बन्ध – " ग

५ "- स्यैवाशक्यभावेऽपि" क

६ "इहापि मुख्या – " ख ग

७ ''गृह्येत'' ख

८ " - करणमित्यु - " घ.

अत्रानृदितभाष्यस्याय भाव. — "यदेष आकाशः —" (तैत्ति० २.७.) इति प्रागुक्ताकाशो यथा विष्ण्वाख्य. प्रकरणवलात् सिद्धः, तद्वदयमपि विष्ण्वाख्य एव बोढ्डच्यः । । परोवरीयस्त्वादितिल्लङ्गात् । नतु भूताख्यः । आ समन्तात् क कामान् वा अक्नाति काशते वेत्याकाशो विष्णुरिति यौगिकख्ढे ख्ढचन्तराद् बलिष्ठत्वात् । श्रुत्यन्तरानुकूलत्वाच्च नितराम् ।

अत्रायमपि न्यायः सुग्रहः – अनुमानस्यावयवा अपि प्रतिज्ञादय पृथक् च प्रमाणत्वमर्हेन्ति । प्रयोगप्रकारविशेषेण साधकत्वसम्भवात् । तत कि स्याविति चेत्, अनुमानस्यावयवेयता किल्पनमितरवादिकृत व्यर्थं स्यात् । व्याप्ति-सञ्जावित्यमस्यैव प्रयोजकत्वादिति ॥ ० ॥ = ॥ ० ॥

"यद् देवान् प्राणयः –", "तद् वै त्व प्राणो अभव." (तै० आ० ३.१४.) इति प्राणो नाम वायुर्हीत्यत आह – "अत एव प्राणः" (१.१.२३.) इति सूत्रम् । "प्रणेता" इति । देवप्रणेता प्राणक्ष्च विष्णुरेव । श्रीलक्ष्मीपतित्वादितिल्लङ्गा-वेव <sup>3</sup> ।। ० ।। ६ ।। ० ।।

"ज्योतिहृदय आहितम्" (ऋ० ६.६.६.) इति श्रूयमाण ज्योतिस्त्वग्निरेवेत्यत आह – "ज्योतिदचरणाभिधानात्" (१.१.२४.), "छन्दोऽभिधानान्नेति चेन्न

अथायमि भाष्यस्य भाव – यथा ख ब्रह्मेत्याकाशे प्रसिद्धमि खिमित पद ब्रह्मणि प्रयुक्त तद्धदाकाशपदमि । अर्थसाम्यात् । तथाहि खिमिति सुखम् । आ समन्तात् क सुखमश्नातीति च स एवार्थं । एतेन सुत्रे मुखत उक्तमुपलक्षणम् । तत्समानजातीयान्यन्यान्यपि पदान्यनेनैव पथा यथा-योग योजनीयानीति सुचितम् ।

<sup>2 &</sup>quot;तद् वै त्व प्राणो अभवो महान् भोग प्रजापते । भुज करिष्यमाणो यद् देवान् प्राणयो नव" इत्यान्पूर्वी ।

<sup>3 &</sup>quot;श्रीरच ते लक्ष्मीरच पत्न्यौ" (शुक्लयजु०३१.२२) इति श्रीलक्ष्मीपरिणेता भगवानेव "देवान् प्राणय" इत्युक्तदेवप्रणेताऽपीति स एव प्राण ।

१ " - वयवनियमकल्पन - " ख

तथा चेतोऽर्पणनिगदात् तथा हि दर्शनम्" (१ १ २४.) इत्यन्तर्भेदाधिकरणम् 1। "ज्योतिः" इति । विष्णुरेव ज्योतिः । कर्णादीना विचरणाभिधानात् । "ज्योति-र्दाप्यते" 2 (छन्दोग० ३ १३.७.) इत्यत्र ज्योतिषो गाय श्र्युपक्रमान्नेट विष्णुदछन्द एवेति चेत्, न । तच्च ज्योतिर्विष्णुरेवाग्निगायत्र्यादित रत्तच्छन्दैरुपक्रम्योच्यते, नान्यया । युक्त्यादिभिस्तया दर्शनात् । 3 एव 3 त्वस्युपगम एव च

<sup>1</sup> तथाहि तत्त्वदीपिका — "अस्मिक्षिकरणे ज्योतिर्विचारोऽवान्तरोऽवगन्तव्य । एक चेदमधिकरणम् । उत्तरानुबद्धत्वात् प्रथमविचारस्य ।
एतन्नान्तरीयत्वात् तस्य । अत एव चानुवर्तयति प्रथमविचारस्य ।
एतन्नान्तरीयत्वात् तस्य । अत एव चानुवर्तयति प्रथमविचारमुक्तरत्नान्निगायत्र्यादिभाष्ये" इति । "अधिभूताघ्यात्माधिवेदगतानाम्" इति न्यायविवरणमपि अस्यैकाधिकरणता पोषयति । अधिभूतमित्याकान्न । अध्यात्ममिति प्राण । अधिवेदमिति गायत्रीति ज्योतिविचारस्य गायत्र्यपुपसर्जनत्वादवान्तरत्व स्फुटमेव । "नित्यत्वादेव शब्दस्य" इत्यनुष्याख्यानमिष्
गायत्रीपदमेव कटाक्षयति । तथाहि सन्यायरत्नावज्ञनि "धोतकरणत्वलिङ्गेन गायत्री ज्योति शब्दाभिषेया । नच तच्छब्देन विष्णुरभिधीयते ।
नित्यत्वेनानन्याधीनस्वभावत्वात् तस्या" इति । "शब्दस्य गायत्र्यादिशब्दस्य" इति च नयचन्त्रिका । ज्योति शब्दस्यापि मुखत समन्वयत्नोभात्
पक्षान्तरमाश्रित्य तत्त्वप्रका । ज्योति शब्दस्यापि मुखत समन्वयत्नोभात्
पक्षान्तरमाश्रित्य तत्त्वप्रका । अधिकरणरचनाया पादादिविन्नयत्यभावात् ।

<sup>2 &</sup>quot;अथ यदत परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते विश्वत पृथ्ठेषु सर्वत पृथ्ठेष्वनुत्तमे-षूत्तमेषु लोकेष्विद वाव तद् यदिदमस्मिन्नन्त पुरुषे ज्योति " इति च्छन्दो-गाना श्रुति । "गायत्री वा इद सर्व भूत यदिद किन्व" इति तत्प्रकरण-स्याऽदिम वाक्यम ।

<sup>3</sup> समन्वयादिति पूर्वभाष्येणैव गदितप्राय "भूतादिपादव्यपदेशोपपत्तरुचैवम्" (११२६) "उपदेशभेदान्नेति चेन्नोभयस्मिन्नप्यविरोधात्" (११२७.) इति सुत्रद्वयमेतदिधकरणगमित्याह – एव त्वित्यादि ।

१ "गायतीत्युपऋमात्" ख

२ "ज्यादिशब्दवाच्यो विष्णुस्तच्छ - " घ

३ "एव चाम्य्प - " क ग

भूतादिचनुष्पादत्वय्यपदेश उपपद्यते । उपदेशभेदस्त्वपेक्षाभेदादुपपद्यते वरत्वे-कत्येऽपि ।।०।।१०।।०।।

अतीतप्राणाधिकरणे प्रणेनुपदेन प्राणो विद्णुरित्वुक्तम् । अत्रापि स एव स इति तेनैय वुवचम् । शब्दादिसाम्यात् । त्यमादत्र न पृथम् व्याचद्यौ । अयमिह् योजनाविशेष. — "प्राणस्तथाऽनुगमात्" (१.१२६.) इत्यधिकरणम् । चक्षु-राविप्रणेता च श्राणो विद्णुरेव । तच्छव्दादेस्तथाऽनुगमात् । अपिव 'प्राणस्य प्राण" (तलवकार०१२) इति व्यचनान्मुस्यप्राणप्रणेता च स्स एव । नच तस्यापि प्राणोऽनुबतोऽप्यत्याशाङ्क्रचेत । 'अप्राणो हि —" (आथर्वण०२१२०) इति प्रतिषिद्धत्वात् । 'यद्यपि देवाः शिष्यादिष्वेत प्रणयन्तीति तदुक्तिः । तथाऽपि प्रथमतः स्वयमेवाय स्वात्मानं वायावुपदेशेन प्रणयति वायुर्वेवेष्विति तेषामस्वातन्त्र्यादिवरोधः। नच तेषा तत्प्रणयनं नाम नियमनम् । उपदेशमात्रत्वात् । तस्मात् "प्राणो वा अहम् ५—" (ऐतरेय०

<sup>1</sup> नन्वय देवै शिप्याविषु प्रणीत । न प्रणेता । नैवम् । प्रणीतश्वाय भवित । प्रणेता च भवित । यत स्वयमात्मान वायौ प्रणयित । तेन न पर चक्षुरावे । प्राणस्यापि प्रणेता । इन्द्रप्रणेता विष्णुरेवेन्द्रे स्थित्वा "प्राणे वा अहमस्म्यृपे । प्राणस्त्व प्राण सर्वाणि भूतानि" इत्याद्याह । यत म एव मर्वभूतप्रणेता च । यतश्च अन्त स्थित्वा प्रणेतिर नियन्तरि, शास्तरीति यावत्, शब्दामा मुख्या प्रवृत्तिस्तेन सर्वान्तर सर्वप्रणेता नारायण एव सर्वपदाभिष्येय इत्यपिकरणमार । एतेन "न वक्तुरात्मोपदेशादिति चेदध्यात्मसम्बर्धभूमा ह्यस्मिन्" (११२६), "शास्त्रवृष्ट्या तूपदेशो वामदेववत्" (११३०) इति सूत्रे अपि सगृहीते । "जीवमुख्यप्राण-लिङ्गाप्नेति चेत्रोपासात्रैविध्यादाश्रितत्वादिह तद्योगात्" (११३१) इति चरममिषि सूत्रमनेन कथिताशयम् । यतोऽन्त प्रणेतृतयोपासनस्य शास्त्रेषु विहितत्वादुपासाभेदेनैवोपपत्तौ न तावता जीवमुख्यप्राणौ प्राणाविति ।

१ "- प्रणेता प्राणो - " क २ "- प्रणेताऽपि स एव" क

३ "- क्तोऽप्यस्तीत्याशाङ्क्रचेत" ग. ४ "अहमस्मि इत्या - " ख

२.१२.) इत्यादाविन्द्राद्यन्त्रीमी विष्णुरेव साक्षात् प्रणयनस्वातन्त्र्यात् प्राण <sup>१</sup>इत्युपदिक्यते । नतु मुख्यप्राणो नेन्द्राविक्चेति सिद्धम् ।। ० ।। ११ ।। ० ।।

पादोक्तमर्थं निगमयति — "इत्याद्येः प्रसिद्धरन्यवस्तुषु । उच्ययते विष्णु-रेवेकः सर्वेः सर्वगुणत्वतः" इति । इत्युक्ताः ज्योतिरन्ता आद्या येषामनुक्तः शब्दानां त इत्याद्याः, तैः । ¹स्वात्मनोऽन्यवस्तुषु प्रकृत्यादिजडाजडेषु वाचकत्वेन लोकतः प्रसिद्धंरिप एको विष्णुरेव मुख्यत उच्यते । वैविकप्रसिद्धः । तथाऽपि "वेवानां नामधा ² —" (ऋ०सं० १०. = २.३.) इत्येव श्रवणाद् वेवादिषु प्रसिद्धः सूर्यसोमवरुणादिशब्दंरिवोच्यते; निह् घटपटादिशब्दंरिति न मन्तस्थ्यम् । "नामानि सर्वाणि यमाविद्यान्ति ³ —" (भाल्लवेय०) इत्यादेरिवशेषेण सर्ववस्तुषु ॰ प्रसिद्धः सर्वेरिप शब्दंरुच्यत इति वक्तुं "सर्वेः" इति विशेषणम् । नचैतदौपचारिकम् । तत्तच्छब्दप्रवृत्तिनिमित्तानां गुणाता सर्वेषामि विष्णौ विद्यमानत्वात् । तदाह — "सर्वगुणत्वतः" इति । अतो युज्यत एव सर्वशब्द-मुख्यार्थत्व विष्णोरित्यर्थः ।। ०।। ०।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीन्नह्यसूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासक्वतावानन्दमालाया ।। प्रथमाध्यायस्य प्रथम पाद ।।

<sup>1</sup> परमात्मन । "मु सुखम् । तदादत्त इति स्वात्मा परम " इति तत्त्वदीपिका । "स्वात्मना चोत्तरयो " (२३२१) इति चोपिर सूत्रम् । "त वा एत-मभिवदन्ति स्वात्मेति । एष ह्यानन्त्वमदत्ते" इति च श्रुति ।

<sup>2 &</sup>quot;यो न पिता जिनता यो विघाता धामानि वेद भुवनानि विश्वा । यो देवाना नामघा एक एव त स प्रश्न भुवना यन्त्यन्या" इति विश्वकर्मसूक्ते मन्त्र । शुक्लयजुर्वेदे च सप्तदशेऽध्याये ।

<sup>3 &</sup>quot;नामानि सर्वाणि यमाविशन्ति त वै विष्णु परममुदाहरन्ति" इतीय भाल्लवेयश्रुतिरिति भाष्ये (१.११) स्थितम् ।

१ "प्राण उपदिश्यते" क घ २ "सर्ववस्तुप्रसिद्धै " क ग

## ।। प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः ।।

ॐ।। लिङ्गास्मकाना शब्दानामुन्यवस्तुषु प्रसिद्धाना,विष्णौ प्रवृत्ति,वक्स्यस्मिन् पादे,।

" – ब्रह्म ततमम् <sup>1</sup> – " (ऐत०आर० २.४३) इति विष्णु सर्वगतः प्रागुक्तः। "– आदित्यो रस<sup>2</sup>" (ऐत० आर० ३२.३) इत्यादावन्यः प्रतीयते। अत आह् – "सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात्" (१२.१.) इत्यधिकरणम्। "सर्वग् " इति। विष्णुरेवाऽत्रापि । सर्वग उच्यते । तत्प्रसिद्धशब्दोपदेशात<sup>3</sup>।

"स योऽत – <sup>4</sup>" (ऐत० आर० ३ २.४ ) इत्यादिना विवक्षितगुणानपि स

<sup>1 &</sup>quot;स एतमेव पुरुष ब्रह्म तनममपश्यत्" इत्यादिश्रुत्या प्रथमपादान्त्याधि-करणे प्राणनामा विष्णुरेव सर्वगत प्रागुक्त । "ततम तततमम् । लोप समान इति सुत्रात्" इति तत्त्वदीपिका ।

<sup>3 &</sup>quot;तस्यैतस्यासावादित्यो रस" इति प्रस्तुत आदित्य एव सर्वगत इति चोत्तरश्रुत्याऽवगम्यते – "स यश्चायमशरीर प्रज्ञात्मा यश्चामावादित्य एकमेतिदिति विद्यात् । तस्मात् पुरुष पुरुष प्रत्यादित्यो भवति । सूर्यं आत्मा जगतन्तस्थुषश्च एत सर्वेषु भूतेष्वेतमेव ब्रह्मोत्या-चक्षतें" इत्यादिकया । तेन स एवाऽदित्य प्राण । म एव च ब्रह्म । तस्यैव च सकाशाज्जन्माद्यस्येति स एव विजिज्ञास्यो न विष्णुरिति ।

<sup>3</sup> नैतद् युक्तम् । सर्व देशकालादिक गत इति पूर्णत्ववाची यो ब्रह्मशब्द स एवास्याऽदित्यस्य प्रसिद्धादित्यत्व निवारयति । विष्णोरेव हि ब्रह्मस्व मुख्यमित्यावेदितम् ।

 <sup>4 &</sup>quot;स योऽतोऽश्रुतोऽगतोऽमतोऽनतोऽवृष्टोऽविज्ञातोऽनादिष्ट " इत्यानुपूर्वी ।
 एतेन "विविक्षितगुणोपपत्तेश्च" (१२२) इति द्वितीयसूत्र विवृतम् ।

१ "विष्णरेव सर्वत्रापि" ख

एव हि सर्वान् गतः। <sup>1</sup> एवं चक्षुमंयत्वादीन लिङ्गान्यपि सर्वाणि प्राप्त । <sup>2</sup> नचाय जीव इति वाच्यम्। एक एव जीवः सर्वाणि शरीराणि गत इति वबतु-मयुक्तेः। नापि ब्रह्मैक्यात् स उच्यते। तथाऽपि तदयुक्तेः। नच तदैक्य वाक्यार्थे इति निरूपणीयम् । <sup>3</sup> कर्मकर्त्रादिभिः सर्वकारकैः सहैवायमिह व्यपदेशं गत इति भेदस्यैव वाक्यार्थत्वसिद्धेः। नह्योकस्यैव वस्तुनः कर्तृकमभाव औत्सर्गिकः। प्रसिद्धः। तथेव सम्प्रदानत्वं <sup>4</sup> च।

अपिच, कोऽयमभेदो नाम? कि जीवस्य ब्रह्मभावः, उत ब्रह्मणस्तद्भाव इति चक्तव्यम् । न तावदाद्य उपपद्यते ।  ${}^{5}$ सर्वजीवास्यभूतेषु  ${}^{9}$  गतः पर एव  ${}^{7}$ ब्रह्मोति वेदविद्वचनात् । नाप्यन्स्य ।  ${}^{6}$ निहं सर्वभूतहृदयगतस्य तत्तिन्नयन्तुः स्मर्यमाणस्य

- अनुपपत्तीरित सूत्रखण्डमिप भाष्यारूढ करोति नचायमिति । एतेन सर्वग इति हेतुगर्भमित्युक्त भवति । सर्वशरीरगो ह्यत्रोच्यते । जीवश्च न तथेति ।
- उ एतेन "कर्मकर्तृब्यपदेशाच्च" (१२४) इति च सूत्र गिवताभिप्राय भवति । "स य एवमेतम् आत्मान परस्मै शसित दुग्भदोहा अस्य वेदा भवन्ति" (ऐत० आर० ३२३) इति श्रृति ।
- 4 तत्त्वदीपिकाया च "परस्मा इति सम्प्रदानव्यपदेशाच्च" इति ।
- 5 "एतमेव ब्रह्मेत्याचक्षते" इति भाष्यपूरितशेष "शब्दविशेषात्" (१२४) इति सूत्र निराह – सर्वजीवेति ।
- 6 "स्मृतेरच" (१२६) इति षष्ठ सूत्र व्याख्याति नहीति । तथाहि स्मर्यते "अहमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थित" (गी० १०२०) इति । एतेनैव "अर्भकौकस्त्वात् तद्वयपदेशाच्च नेति चेन्न निचाय्यत्वादेव व्योमवच्च" (१२७) इत्यपि सूत्र विवृतम् । सर्वभूतहृदयसुषिररूपात्प-स्थानगत्वेनापि स एव सर्वगतो विष्णुष्पास्य इति । व्योमवदिति तु खविति पूर्वमेव निगवव्याख्यातम् ।

<sup>1 &</sup>quot;अनुपपत्तेस्तु न शारीर" (१२३) इति सुत्र व्याख्याति – एविमिति । "चक्षुमय श्रोत्रमयश्वन्दोमयो मनोमयो वाडमय आत्मा" (ऐत० आर० ३२३) इत्यादिनोक्तानि चक्षुमयत्वादीनि लिङ्गानि । "सर्वदर्शन-सर्वश्रवणादिसामर्थ्याभिप्रायेण चक्षुमयादिशब्दाना परमात्मिन प्रवृत्ति" इति पद्मनाभतीयभट्टारका ।

१ "सर्वभूतास्यजीवेषु" ग · २ "गत परमेव"क ख. ग

तद्भावः सम्भवति । अनुभवविरोधात् । तस्मादज्ञानविजृम्भितमेव जीवब्रह्मैक्य-मतम् ।

¹ नन्वहो खलु युष्पदीववरो जीववारीरेऽपि तिष्ठति, आहोस्विह्मेति वाच्यम् । आद्ये जीववदीव्वरस्यापि टु.लभोगप्राप्ति । अन्त्ये सर्वगतत्वप्रतिज्ञाहानिरिति सम एव पर्यनुषोग इति । तच्चाज्ञानवासनाविज्ञृन्भितम् । नहीव्वरस्य स्वातन्त्र्यात् परतन्त्र्यकृतं दु.लित्व क्वचित् प्राप्यते । नरकवासिनोऽपि हीव्वरस्य दुं लित्वं श्रृतिभिनिवारितम् । यस्य प्रसादभाजनेषु भूतेषु परतन्त्रेष्विप यदिव-भवव्य विवार्यते तिसमन्नेव कथ विवदमाशाङ्क्रपेत? केमुत्यन्यायनिवारितत्वात् । तदेतदाह् – सर्वसामध्यं गत इति योजनया तद्भाष्येणैव । ² तस्माद् विष्णुरेव सर्वदेशकालवस्तुषु स्थितत्वेन तत्तत्त्रप्रतिपादकसर्ववावयगतः परमवाच्यार्थं इति निरवद्यम् ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

"असा चराचरप्रहणात्" (१.२६ ) इत्यधिकरणम् । "असा" इति । "सर्व वा अस्ति – <sup>37</sup> (बृह० ३.२.४ ) इति नादितिरत्त्री<sup>२</sup> निगद्यते । किन्तु<sup>7 4</sup> चराचरा-<sup>3</sup>दनवचनाद्विष्णुरेवात्ता युक्त । नह्यवितेः सर्वजगत्सहारः श्रृत्यन्तरसम्मत ।

<sup>1 &#</sup>x27;'सम्भोगप्राप्तिरिति चेन्न वैशेष्यात्'' (१२८) इत्यधिकरणान्तिमस्त्र विवृणोति – नन्वहो इत्यादिना ।

<sup>2</sup> अधिकरणाङ्ग फलोपसहारमि "सर्वग" इति भाष्येणैवावादीद् भाष्यकार इत्याह – तस्मादित्यादि ।

<sup>3 &</sup>quot;स यद्यदेवासृजत तत्तदत्तुमिश्रयत । सर्वं वा अत्तीति तददितेरिदितित्वम्" इति हि सर्वस्य चराचरस्यादनमृच्यते ।

<sup>4</sup> निरुपपद पदमत्तेति सर्वात्तारमेवाहेत्याह – चराचरेत्यादि ।

१ "तस्मिन्नेव तदिद कथमा - " क घ २ "नादितिरत्र" ग

३ "चराचरवच - " क ख ग

े अपिच, "विसर्गगत्यत्यभिजल्पिक्तिपा." (भाग० ५११.१०) इत्यादौ पुत्रोत्पादन क्ष्यस्य बीर्यविसर्गस्यापि भोगमात्रत्वादित्तिक्वच्याच्यत्य दृष्टम् । अतोऽस्तृक्षव्देनैव सवत्सराबादिस्रष्टा च सुवचः। एव चास्य नारायणप्रकरणत्व चाऽवेदित स्पात् ।। ० ।। २ ।। ० ।।

''गुहा प्रविद्धावात्मानौ हि तद्दर्शनात्" (१.२ ११) व्हत्यधिकरणमप्यनेनैव व्याख्याति । ''त्रेषा विहित वा इदमन्नम् । अशन पान खाद इति" ( ) इति श्रुतेरश्चनपानयोरुभयोरप्यन्नशब्दवाच्यत्वादशितृपात्रोश्चान्तृशब्दवाच्यत्व सिद्धचिति । एवश्वास्मिन्नधिकरणे सोऽनृशब्द पातार बूते । हृदयगुहाया निहितावृत पिबन्तावात्मान्तरात्मनामानौ विष्णो स्वरूपाशावेव, नतु जीव-

<sup>1 &</sup>quot;प्रकरणाच्च" (१२१०) इति सूत्रस्यापीदमेव भाष्यम् – अत्तेति । तदेतदाह – अपिचेत्यादि । पायुपादोपस्थमुखहस्ताना विसर्गगत्यस्यभिजल्पशित्या व्यापारा इति हि भागवते ब्राह्मणरहूगणसवादे । "अतिरुपस्थ-विषय " इति भागवततात्पर्यम् । यत्तु "अतिरुपस्थविषय " इति तात्पर्ये विजयम्बनीये च पठ्यते स लिपिक्टत्यमाद एव । अत एव तत्त्वदीपिकायाम-प्यानन्दमयनये – "नहि भक्ष्यत्वमेवाद्यत्वम् । विनर्गगत्यत्यभिजल्पशित्पा इति हि भागवते" इत्युक्तम् । एवश्वात्ता स्रष्टा सवत्सरावादीनामिति फिलतम् । स हि नागयणस्य धर्म । स ह सवत्सरतामान ब्रह्माणमपद्यादयौ ससर्जे । तच्च स्रष्ट्रत्वमत्र प्रकरणे श्रुतमिति तदिप तस्य नारायणत्व दृढयति । तथाहि श्रूयते वृहदारण्यके (३२१-५) – "नैवेह किश्वनाऽसीत् । मृत्युनैवेदमावृतमासीत् । तस्यार्चत आपोऽजायन्त । तद्यपा शर आसीत् सा पृथिव्यभवत् सवत्सरोऽभवत वागमवत् स तया नेनाऽत्सनेद सर्वमसुकत" इत्यादि ।

१ ''पुत्रोत्पादरूपस्य'' क

२ "इत्यधिकरणम्।" ख

परौ । तयोविष्णुत्वदर्शनात् । <sup>1</sup> एवञ्चेको विष्णुरेव द्विरूप पातेत्यर्थः । सोमस्य पाता पद्मोरत्तेति यज्ञभुक्तवाभिप्रायेण यजमानसेतुत्वं चात्र विवक्षितिमिति "यः सेतुरीजानानाम् —" (कठ० १३२.) इति विशेषणमपि भाषितमिति <sup>2</sup>भाव ॥ ०॥ ३॥ ०॥

"अन्तर उपपत्ते." (१.२१३.) इत्येतदिधकरण चान्तस्थाधिकरणभाष्येणैव व्याख्यात भवति – "अन्तर." इति³। तथाहि – ⁴यः सूर्यंसोमविद्युत्सु अक्षिणि च दृश्यमान पुरुष. सोऽन्तरोऽपि विष्णुरेव । तल्लिङ्गशब्दोपपत्तेः । नच " – सोऽहम् – " (छन्दो० ४११-१३१) इत्यग्निवाक्यविरोध । तदन्तर-

<sup>1</sup> अत्तेति एकवचनलब्धमर्थमाह् — एवञ्चेत्यादि । एनेनैव भाष्यवचनेन "ऋत पिवन्तौ सुकृतस्य लोके गृहा प्रविष्टौ परमे परार्ढें" (कठ० १ ३ १ ) इति विषयवाक्यमप्यसूचि । ऋतात्ता हि विष्णुरेवेति यृक्तिरप्यर्दीश । द्वित्व चैकस्य युज्यत इति दोषोऽपि पर्यहारि । "धर्मा समन्ता — (ऋ०१०१४१) इति मन्त्रेण समन्तो ब्याप्त एव द्विरूप श्रूपत इत्यत्रापि सर्वगोऽसा विष्णुरेव द्विरूप इति सवादोऽप्यवादि । आत्मशब्दसमानार्थस्य पुनरक्तृशब्दस्यैव परिग्रहादात्मान्तरात्मनामनी ते रूपे इत्यप्यगारोव ।

<sup>2</sup> तथाहि सूत्रम् - "विशेषणाच्च" (१२१२-) इति । "य सेतुरीजाना-नामक्षर ब्रह्म यत्परमिति" इति तत्र पूरणभाष्यम् ।

उ एतदिधकरणोपसप्रहायैवान्तरित्येवानुक्तवा "अन्तर" इति रेफमदन्तमाह भाष्यकार पूर्वमेव । निह महान्त परावरज्ञा पूर्व कृत्वोत्तर स्मरन्ति । किन्तुत्तर स्मरन्त एव पूर्व कुर्वन्ति ।

<sup>4</sup> तथाहि श्रुतिश्क्वन्दोगानाम् — "य एष आदित्ये पुरुषो दृश्यते सोऽहमस्मि स एवाहमस्मीति" (४ ११ १) "य एष चन्द्रमसि पुरुषो दृश्यते सोऽहमस्मि स एवाहमस्मीति" (४ १२ १) "य एष विद्युति पुरुषो दृश्यते सोऽहमस्मि स एवाहमस्मीति" (४ १३ १) इति । अम्तीना गार्हपत्यान्वाहार्यपचना हवनीयानामिद क्रमाद् वचनमुपकोसल प्रति । अन्ते गुरुश्च सत्यकाम आगत्याऽह — "य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते एष आत्मेति होवाच' (४ १५ १) इत्यादि ।

त्वात् ।  ${}^{1}$ चक्षुराख्यनिजस्थानस्यासङ्गत्व नाम विशेषमापादयतीत्यप्यन्तर  ${}^{1}$  उच्यते ।  ${}^{2}$ वामभामनेतृत्वं च देवाविप्रणेतृत्वेऽन्तर्भूतम् । सुखविशिष्टत्वमत्रापि  ${}^{2}$  ह्यन्ता रमत इति रेफेणाभिप्रयते  ${}^{3}$  । श्रुतोपनिषत्कगित "जनार्वनं यान्ति" इति प्रकटं वक्ष्यते  ${}^{4}$  । नच सूर्यादिनियमनायाग्निरलम्  ${}^{5}$  । स्वयमेव नियम्यत्वात् ।।  ${}^{0}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।

नम्बीक्ष्वरोऽपि सर्वान्तरो नेदं नियच्छति । रमणरहण्प्रसङ्गादित्यत आह — "अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्वर्मव्यपदेशात्" (१२.१८) इत्यधिकरणम् । "नियन्ता च" इति । न ³केवलमीक्वरः सर्वस्थान्तर इत्येव मन्तव्य ४।किन्त्वस्य

<sup>1 &</sup>quot;विशेषेऽवसरेऽन्तरम्" (अभि० रत्न० ५ ६२) इति हलायुधाभिधानात् विशेषापादकोऽन्तर इति मनिस निधाय "स्थानादिव्यपदेशाच्च'" (१२१४) इत्यपि सूत्र भाष्यमारोह्यति – चक्षुरित्यादि । तथाहि श्र्यते – "नद् यद्यप्यिम्मन् मिपिबींदक वा मिश्वित वर्त्मनी एव गच्छिति" (छन्दो० ४१५१) इत्यादि ।

<sup>2</sup> आत्मशक्तिस्तु प्रणेतेित पूर्वमेव व्याख्यातेत्याह – वामेत्यादि । "वाम मौन्दर्यम्, भाम तेज । मौन्दर्यतेज प्रधानत्वात् स्त्रीपुरुषा वामभाम-शब्दिता" इति तत्त्वदीपिका । तदेतदाह – देवादिप्रणेनत्वेऽन्तर्मूतमिति । तथाचेय श्रृति – "एष उ एव वामिनि" (छन्दो० ४१५२) इति, "एप उ एव भामिन" (छन्दो० ४१५३) इति च ।

<sup>3 &</sup>quot;सुखिविशिष्टाभिधानादेव च" (१२१४) इति हि सूत्रम् । "प्राणो ब्रह्म क ब्रह्म ख ब्रह्म" (छन्दो० ४१०५) इति श्रृति सुखिविशिष्टतामह । तामत्र रेफणाऽह । पूर्व "प्रणेता खवत्" इति च स्फुटमाह ।

<sup>4</sup> तथाहि सूत्रम् — "श्रुतोपनिषत्कगत्यिभधानाच्च" (१२१६) इति । अन्ते स्वसमीपे रमयित तारतम्यमालायामन्ते स्थितेन प्राणेन द्वारभूतेनेति कगतिरत्रापि सुबचा ।

ग्रितेन "अनवस्थितेरसम्भवाच्च नेतर " (१२१७) इति सूत्र कटाक्षयित ।

१ "तीत्यन्तर – " कख ग ३ "नच केवल – " ग

२ "विशिष्टत्व विस्ष्पट अत्रापि" घ ४ "मन्तव्यम्" ग

नियन्ता च भवति । अन्तर्यामीति यावत् । कुत ? अधिदेवाविषु १ प्रकरणेषु प्रतिपदार्थम् — "अन्तरो यमयति — " (बृह० ४७ ३-२३ ) इति नियमन-धर्मस्यापि व्यवत व्यपदेशात् । नच सोऽन्तर्यामी न विष्णुरिति निरूपणीयम् । २ अविवितत्वादित्व कृंव्यपदेशात् । नच तावता रतिविहतिस्तस्याऽपद्येत । विचित्रसन्ततानन्तर्शक्तित्वात् । ३ नच स्मार्तं प्रधान शारीरो वाऽन्तर्यामीति वक्तव्यम् । तदीयधर्मानुकतेरन्यधर्मोक्तेत्व । तस्माद् विष्णुरेव सर्वस्य प्रकृत्यादेर्यस्यांमी शृत एष्टब्य ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

एवं तावत् सर्वगतत्त्वाचा भावधर्मा परस्य गुणा. साधिता. । अत एवास्य नाभाव-धर्मा गुणा युज्येरितत्यत आह — "अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्ते " (१२.२१) इत्यधिकरणम् । "दश्यत्वाद्युजिञ्चतः" इति । दृश्यत्व नाम परिच्छिन्नत्वम् । आदिशब्दात् परतन्त्रत्वम् । ताभ्यामुज्झित । प्राकृतेन्द्रियगोचरत्व तदृश्य वा दृश्यत्वादि । अतस्तदुज्झित इति वाऽर्थः । एवश्व तत्तद्दोषाणामभावादृष्व उ गुणा एवास्थेत्यभिप्रायः ।

नचात्र तादृग्गुणकः प्रकृतिर्विरिश्वादिवां भवत्विति मन्तव्यम् । परविद्याविषय-त्वादिविष्णुधर्मोक्ते । अत्र भगवतः प्राकृतिन्वियसम्बन्धस्य पारतन्त्र्यस्य च

<sup>1 &</sup>quot;अन्तर" इत्यपि भाष्यमश्राप्यावर्तते । "य पृथिव्या निष्ठन् पृथिव्या अन्तर" (वृह० ५७३) "य सर्वेषु भूनेषु तिष्ठन् सर्वेभ्यो भूतेम्योऽन्तर" (वृह० ५७१५) इत्यादिना सर्वान्तरो विष्णुरेव हि तशेच्यत इति ।

<sup>2 &</sup>quot;दुश्यत्वाद्युज्झित" इत्यावृत्तस्यार्थमाह – अविदितत्वादीति ।

<sup>3 &#</sup>x27;नेच स्मातंमनढमाभिलापात्' (१२१६), "शारीरक्चोभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते" (१२२०) इत्यविष्ट सूत्रद्वय विवृणोति – नच स्मातंमित्यादि । प्रधानस्य शारीरस्य च नियन्तृत्वेन श्रवणात् "यो विज्ञाने तिष्टन्" (बृह० ५७२२) इत्यादि न प्रधानजीवावत्राभिधीयेते इत्यादि ।

१ ''अधिदैवादिप्रकरणेषु'' ख घ

२ "रितिविरहस्तस्यापद्येत" क. ग "तस्य सम्पद्येत" ख

३ "-षाभावश्च गुण एवा -" ग

निषेधात् स्वत एव नित्यमुक्तत्वमवगम्यते । तच्चास्य 'तादृक्सर्वज्ञत्वानुमापकम् । व्याप्यत्वात् । एव बास्य सर्वज्ञत्वादिना जडादजडाच्च प्रकृतेविशेषणम्, जन्मादिम्तो विरिश्वाद् रुद्राच्च भेदव्यपदेशस्चार्थतो व्यास्यातौ स्याताम् । अथवा, प्राकृतेन्द्रियसम्बन्धः परिच्छित्रत्व च दृश्यत्वम् । आदिशब्दाद 'सर्वज्ञत्वाया जन्माद्यास्य दोषा गृह्यन्ते । ताभ्या तैश्चोज्ञित इत्यदृश्यत्वादिगुणको विशेषण-भेदव्यपदेशौ च मुखत एव भाषिता भवेयुः । उभयथा च विष्णुरेवादृश्यत्वापणि-पादत्वादिगुणक इत्यर्थः ।

नन्बत्तिनियत्यादिकियाया. कादाचित्कत्वादत्तृत्वादिकमिप तात्कालिकमेवेति नित्य नास्ति । अदृश्यत्वं च केनचिद् दर्शनकाले विनश्यतीत्यत आह — "सद्ग" इति । क्रियादिधर्माणामिप शक्तिरूपेण नित्यत्वादत्तृत्वादिकमिप सदाकाल विद्यते । न केवल तात्कालिकम् । अदृश्यत्वशक्तेरप्यनपायात् । "ज्ञान नित्य क्रिया नित्या बलं शक्तिः परात्मन" (पेङ्गिश्चृ०) इत्यादिश्चतेस्च ।। ० ।। ६ ।।० ।।

"वैक्वानरः साघारणक्षब्दविशेषात्" (१.२२४.) इत्यधिकरणव्याख्यानमुखेन पादार्थं निगमयति – "विक्वजीवान्तरत्वाद्यैर्छिङ्गं सर्वैर्धृतः साहि" इति।

<sup>1</sup> ताबृगिति नित्य निरविध च सर्वज्ञत्वम् । वस्तुतस्तु एतदिप "सर्वग " इति पूर्वभाष्येण सर्व सर्वदा मर्वज्ञावगच्छतीति निगदनिरूपितमेव ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् – "विशेषणभेदव्यपदेशाभ्या च नेतरौ" (१२२२) इति ।

<sup>3</sup> इय पैङ्गिश्चितिरित्यनुब्याख्याने (१२७) स्थितम् । "नित्यानन्दोऽब्यय पूर्णो भगवान् विष्णुरच्युत् " इत्युत्तरार्द्धम् ।

<sup>4 &</sup>quot;रूपोपन्यासाच्च" (१२२३) इति चरम सूत्रमपि "दृश्यत्वाद्युष्टझ-तश्च" इति चकारान्वयेन व्याख्यातमेष्टव्यम् । रूपवानिप दृश्यो न भवतीति। अस्य ग्रन्थस्य मननार्थत्वादेवमेव व्याख्यानीचित्यात्।

१ " -- शब्देनासर्व -- " क

1 – अभिविमानमात्मान वैश्वानरमुपास्ते – " (छन्दोग० ५१६.१) इत्यत्र वैश्वानराख्य कि हुतवह उताहो हरिरिति सन्विह्यते। "अयमिनवैश्वानर:– 2" (बृह० ७.६१) इत्याविश्रुते. १, पाचकत्वादिलिङ्गाच्चानिरिति पूर्वः पकः । नाय विह्न , विष्णुरेवेति स्वपक्षः । अत्र युक्तीवैक्ति विश्वजीवादिभाष्येण । विष्णुरेवेति स्वपक्षः । अत्र युक्तीवैक्ति विश्वजीवादिभाष्येण । विष्णुरेव हि विश्वजीवान्तरत्वार्धीलङ्गर्युत । विश्वजीवान्तरत्वं हि वैश्वानरश्चिद्यप्रवृत्तिहेतु । अभितो विगतमानत्वम्, आदानादिकर्तृत्वम्, पाचकत्वम्, हृतस्थानत्वम्, पूर्णत्वम्, पुरुषविधत्व चेत्यादीनि तत्प्रकरणपठितान्याद्यशब्द-परिगृहीतिलङ्गानि । तैरिप सर्वेर्युत ।

<sup>1 &</sup>quot;यस्त्वेतमेव प्रादेशमात्रमभिविमानमान्मान वैश्वानरमुपास्ने म मर्बेषु लोकेषु मर्वेषु भूतेषु मर्वेष्वासम्बन्नमित्त" इत्यानुपूर्वी ।

<sup>2 &</sup>quot;अयमिगर्विञ्वानरो योऽयमन्त पुरुषे येनेदमन्न पच्यते यदिदमद्यते" इति वाजसनेयके । तत्र वैदवानरस्याग्नित्वश्रुति , पच्यत इति पाचकन्य-लिङ्ग च तस्य हुतबहृतामेवाऽवेदयत ।

<sup>3</sup> अभिविमानिमत्यभितो विगतमानत्वम्, आत्मानिमत्यादानािदकतृंत्वम्, पच्यत इति पाचकत्वम्, "तद्यद् भक्त प्रथममागच्छेत् तद्वोमीयम्" (छन्दो० ५१६१) "वैद्यानरे तद्भृत स्यात्" (छन्दो० ५२४४) इत्यादि हुतस्थानत्वम्, "को न आत्मा कि ब्रह्म" (छन्दो० ५१११) इति प्रकरणोपक्रमे ब्रह्मशब्देन पूर्णत्वम्, "मूर्घेव सुतेजाञ्चक्षुविद्यवरूप" (छन्दो० ५१६२) इत्यादि पुरुषविधत्वम् ।

<sup>4</sup> एतेन "शब्दादिभ्योऽन्त प्रतिष्ठानान्नेति चेन्न तथा दृष्टचुपदेशादसम्भवात् पुरुषविधमपि चैनमधीयते" (१२२६) इति सूत्र व्याख्यातम् । स विष्णुरेवैतैलिङ्गर्युत इत्यवधारणात् "अत एव न देवता भूत च" (१२२७)

१ "इति श्रुते" क ग

अथवा, विश्वजीवान्तरत्वयुतो वैश्वानरो विष्णुरेवेति विस्पष्ट प्रतिज्ञाय युक्त्यपेक्षायामाद्यशब्देनाऽवातृत्वादिसर्विलिङ्गेर्युत इति ता विक्ति । तस्मा-दुभयथाऽपि विष्णुरेव वैश्वानरः । <sup>1</sup>निगमनावस्थाया सर्वगतत्वातृत्वाद्यानि तद्वाक्योक्तानि । तत्तविषकरणेषु मुखतोऽनुक्तानामपि सग्रहार्थम् "सर्वे" इत्युक्तम् । उक्त च महोपनिषदि – "सर्वेनामा सर्वेकर्मा सर्वेलिङ्ग- सर्वगुण

इत्यपि गतार्थम् । भाष्ये "स हि" इति स्मृतिप्रसिद्धि द्योतियतुम् । तेन "अह वैश्वानरो भूत्वा प्राणिना देहमाश्रित " (गीता० १५१४) इति स्मृति स्मारयित । तेन च "स्मर्यमाणमनुमान स्यादित" (१२२५) इति च सूत्रमृपसगृह्णाति । "साक्षादप्यिवरोधम् —" (१२२८) इत्यादि-पश्चसूत्री तु समन्वयप्रकारप्रतिपादनपरा समन्वयादित्येव मगृहीना भवेदिति न पृथग् व्याचस्यौ । अथवा विश्वजीवान्तरत्वाद्यैगिति नदिण व्याचस्यौ । तथाहि विश्वान्तरत्वान्मुस्थयोगेन विश्वनामा भगवान् इति परमार्थ । नथाऽप्यमुस्थतया लोकव्यवहार इत्यविरोध । तदेतदाह — "साक्षादप्य। विरोध जैमिति" (१२२६) हित । आदिपदेन "अभिव्यक्तेरित्याश्म-रथ्य" (१२२६), "अनुस्मृतेर्वादिर" (१२३०), "मस्पत्तेरित सृत्रचतुष्टयोक्ता युक्तय सगृहीता इति मर्वमवदातम् । एवमनेक प्रवारा क्रियासमभिष्टारेण भाष्ये परिस्फुरिन्त । अर्थानामपरिच्छेदेन प्रथना-मम्भवादेवीपरम्यते । सुिथामनुक्तमिष सूहम्, दुर्धियामुक्तमिण बहुशो दुरुहिमिति च ।

<sup>1</sup> नन्वाद्यशब्देनाधिकरणयुक्तय एव चेद् विवक्ष्यन्ते हन्त कथ तहि तन्मुखेन पादार्थनिगमनम्, न । निगमनावस्थायामन्यार्थविवक्षणादित्याह – निगम-नेत्यादि ।

१ ''इति वक्ति'' ग

सर्वकामः सर्वधमं सर्वेष्ठप " इति । <sup>1</sup>तस्मादन्यत्र प्रसिद्धेर्नामात्मकौर्लङ्गात्म-कंटच<sup>9</sup> राज्दैविष्णुरेव मुख्यत उच्यत इति सिद्धम् ।। ० ।। ७ ।। ७ ।।

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मनूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकसार्यदासकृतावानन्दमालाया प्रथमाध्यायस्य द्वितीय पाद

<sup>1</sup> पादद्वयफलितमाह - तस्मादिति ।

१ "लिज्जात्मकै सर्वशब्दै – " ख

## ॥ प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

ॐ।। अतीतपादयोनमिलिङ्गशब्दवाच्यत्व विष्णोरयोगव्यवच्छेदेन साधितम् । तदेवान्ययोगव्यवच्छेदेनापि साधयत्यस्मिन् पादे । उपपन्नश्चैवम्भाव । <sup>।</sup>शास्त्र-योनिसमन्वयसूत्राभ्या <sup>१</sup>तद्वत् प्रतिज्ञातस्वत्त् ।

"अथ परा – 2" (आथ० ११५.) इत्यादौ परविद्याविषयत्वेनोक्तस्य विष्णो "यित्मन् द्यौ – " (आथ० २२५) इत्यादिके दुम्बाद्यायतनवाक्ये प्राणा-घारत्वं श्रुतम् । "प्राणानां ग्रन्थि. –" (महाना० ३५) इत्यादौ रुदस्यापि तत्प्रतितिः दे सोऽपि द्युम्बाद्यायतन स्यादित्याशङ्क्रचाऽह – "द्युम्बाद्यायतन स्वशब्दात्" (१३.१) इत्यिषकरणम् । "सर्वाश्चयः" इति । सर्वस्य द्युम्बादे-इचराचरस्य जगत आयतन स्थानमाश्चयस्येको नारायण एव श्रुतिस्मृति-

<sup>1</sup> शास्त्रयोनिस्त्रेणायोग व्यवच्छिद्य समन्वययोगेन तस्यैवान्ययोगमिप व्यवचिच्छेद हि ।

<sup>2 &</sup>quot;अथ परा यया तदक्षरमिधगम्यते" इति विष्णो परिवद्याविषयत्वमुक्त पूर्वपादीयषट्याधिकरणे दृश्यत्वाद्युज्ञित इति । तत्रैव चाऽथवंण्यामुपिनषिद उपिरष्टाद् "यिन्मिन् द्यौ पृथिवी चान्तिरिक्षमोत मन सह प्राणैश्च सर्वें " इति तस्यैव परिवद्याविषयस्य प्राणाधारत्वमि श्रूयते । तच्च विशेषण-मन्यगमिति नारायणोपिनपदेवाऽह — "प्राणाना ग्रन्थिरसि ६हो मा विशान्तक " इत्यादि । तेनोभयत्रापि सम्भवद् द्युभ्वाद्यायतनत्व व्यवच्छेद-मेवान्ययोगम्य व्यवच्छित्नतिति ।

१ " - सुत्राम्या प्रति - " क

२ "मद्रस्यापि प्रतीते" क

प्रसिद्धः । <sup>1</sup> सर्वेषामात्मा स्वामी च मुख्याश्रय उक्तः । स एव हि मुक्तानामपि सर्वेषामुपसुष्य आश्रयः<sup>2</sup> ।

नचानुमितरङ्घ ैसर्वाश्रय उच्यते । तच्छटदाभावात्, अन्यशब्दभावाच्च । अत एव न जीवो वायुक्च द्युभ्वाद्याश्रयः । अत्रेक्षजीवयोराश्रयाश्रयभावतक्षणः केवलभेदक्च सूचितः <sup>4</sup> । तस्माट् ब्रह्मस्द्राविजगतो विष्णुरेवाऽश्रय इति भावः ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

"भूमा सम्प्रसादावध्युपवेशात्" (१३८) इत्यधिकरणम् । "<mark>पूर्णगुणः"</mark> इति । पूर्णा सद्गुणा अस्येति पूर्णगुणो भूमा भूयानिति¹ भाव । अथवा,

<sup>1 &</sup>quot;तमेवैक जानथ आत्मानम्" (आय० २२ ५) इत्यात्मशब्दोऽिप हेत्कृत सर्वाश्रय इति कथितार्थ इत्याह – मर्वेषामिति । एनेन स्वजव्दाविति योगभाग क्रतार्थ ।

<sup>2</sup> तथाहि सूत्रम् — "मुक्तोपसृप्यव्यपदेशात्" (१३२) इति । "अमृतस्यैष सेत् " (आथ० २२५) इति तद्वचपदेश ।

<sup>3</sup> सर्वाश्रय इत्यात्मशब्व हेतूनुर्बताऽतच्छब्दत्वमि रद्रादिषु कथितमेवेति मन्वान आह – नचेत्यादि । तथाहि मुत्रे – "नाऽनुमानमतच्छब्दात्" (१३३), "प्राणभुच्च" (१३४) इति ।

<sup>4 &</sup>quot;भेदव्यपदेशात्" (१३५) इति हि सूत्रम् । किन्च सर्वस्या अपि परिविद्याया स एव विषयतयाऽऽश्रय इति ततोऽपि हेतो स एव द्युभ्वाद्यायतम् । तथाहि सूत्रम् – "प्रकरणात्" (१३६) इति । " है विद्ये वेदितव्ये" (आथ० ११४) इति परिवद्याविषयत्वोक्त्या तस्य ह्येतत् प्रकरणिमित तदर्थात् । सर्वस्य जीवजातस्य सिवत्वेनाऽश्रय इति " द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया – " (आय ३११) इत्युक्ते स्थित्यदवे च भाषिते भवत । तथाच सूत्रम् – "स्थित्यदवाम्या च" (१३७) इति । दिइ.मात्र-प्रदर्शनायैवोपकान्तत्वात् व्वचित्ववचिदेव व्याकरोति । ववचिच्चोहस्यान्तर ददज्जहाति च टीकाक्वत् ।

१ "भ्यादिति" ग

पूर्णत्व नाम गुण पूर्णगुण: । ( पास्यगुण इति यावत्। तच्च पूर्णत्व झानानत्वा-विगुणाना प्रत्येकमरित । गुणिनोऽणि ृरे पूर्णत्व बिझेषतो विद्यते । तदेतत् पूर्णत्वम्, स व भूयान् ।, "वें व भूमा' – " (छन्दो० ७ २३ १) इति शुयते. ३ । सोऽय भूमा वायुः , आहोस्बिद् विष्णुरिति सझय । आजाया भूयस्त्वाद् वायुरित्यन्यमतम् । वपूर्णगुष्ठावत्वात्, सर्वेभ्योऽणि भूयस्त्वात्, सर्वगतस्वाद्यपत्तेश्च विष्णुरेव भूमेति सिद्धान्तसार ।

ननु गुणाना गुणान्तरकल्पने तस्यापि" तथेत्यनबस्था । तेषा द्रय्येवये च <sup>६</sup> पुनर-गुणत्वसद्रस्यत्व वा स्यात् । अन्यतरमाङ्गत्वात् । अतोऽन्योन्यभिन्नत्वात् सम्बन्ध

<sup>1</sup> भूमा पूर्णत्वाख्यगुणो भ्यमा धर्मिणा नानिरिक्त उनि श्रूयते ।

<sup>2 &#</sup>x27;यो वै भूमा तत् मुखम्। नान्ये मुखभिन्त । भूमैव सुखम्'' इत्यानुपूर्वी ।

<sup>3</sup> यन्मान् पूर्णमुख तन्माद् भूमेत्युपिनपत्सु व्याख्यातत्वान् पूर्णसुखत्व पूर्णगुणत्वेन व्याप्यते । तेन व्यापकोक्तेव्याप्यो हेतुरिप सूचितो भवत्यविना-भावान् — पूर्णसुखत्वादिति । भूम्नैव पूर्णत्वेनात्येभ्य उपर्युपदेशक्चोक्तो भवति । सर्वोनिप गच्छतीति सर्वेग इति वाऽऽवर्तते । सर्वेषामाश्रयत्वेनोपिर तिष्ठतीति वा मर्वाश्रयपदावृत्ति । एतेन "वर्मोपपत्तेक्ष्य" (१३६) इति च सूत्र व्याख्यातम् । मर्वेगतत्वादिधर्मोपपत्तेरिति हि तदर्थ । तदुक्त मर्वेग इति । सर्वाश्रय इति वा । अथवा देशत पूर्णतैव सर्वगततेति तदिप सूत्र पूर्णगुण इति व्याख्यातमेव । "स एवाधस्तात् स उपरिष्टान् स पश्चात् स पुरस्तात् स दक्षिणत स उत्तरत स एवेद सर्वम्" (छन्दो० ७२५१) इति सर्वगतत्वश्रुति ।

१ "नाम गुण । भूमाख्य" घ.

२ "पूर्णत्व विद्यते" ग

३ "इति श्रृते" ख

४ "आशाभूयस्त्वात्" ख

५ "तस्यापि कल्पने तथे - " ग

६ "द्रव्यत्वे च" ग

एव गुणगुणिनोर्बाच्य इति । मैवम् । सम्बन्धयक्ष एवानवस्थाविदोषवर्शनान् । तस्य स्विनवहिकत्वे इच्यस्येव तथात्व नुकल्पम् । अतोऽस्मत्पक्षे नानवस्था । वस्त्वन्तर्रत्रानभ्युपगमात् । नच तावता गृणमात्रत्व गृणियात्रत्व व कल्पनीयम् । एकस्यव इच्यस्य स्वाभाविकविद्योषमात्रेण बहुभावात् । गृणगृण्याविव्यवहारस्य च सुकरत्वात् । अतो वैशेषिकवोषा नास्माक शङ्क्ष्या इन्यमिप्रायेण गृणगृणिनोरभेद साधयामास । कृतस्तिह पूर्णत्वगृण वित्यत्यय न चकारेति चेवुच्यते । त्वप्रत्यय कृतो गृणस्य इच्यभाव एव विहितः स्यात् । न पुनर्गुणस्य च गृणान्तर्य त्वभेदस्वात् । त्रात्यय कृते गृणस्य इच्यभाव एव विहितः स्यात् । न पुनर्गुणस्य च गृणान्तर्य त्वभेदस्वात् । त्रात्ति । अतस्तविष चोत्यस्त्यप्रय वजहौ । विशेषतो गृणिप्रहृणार्थस्वाच्च । "सर्वे सर्वगृण त्मान सर्वकर्तार एव च" (अनु० ३.२.१९६) इति इम्बन्ध्यास्याम् । अतः "पूर्णगृणः" इति सुष्ट्रक्तम् ॥ ०॥ २॥ ०॥ २॥ ०॥

<sup>1</sup> तथाहि तत्त्वदीपिका — "तस्य मम्बन्धस्य नतो भिन्नत्वे गुणवदेव मम्बन्धा-न्तरापेक्षत्वादनबस्थानात् । अभिन्नत्वे बस्तुमात्रमिति न सम्बन्ध स्यात् । तस्माद् गुणगुणिनोर्भेद भेदाभेदौ वा कल्पयित्वा, तयो सम्बन्ध समवाय-मन्य वा कल्पयित्वा नदनबस्थापित्हारार्थं तस्य स्वनिर्वाहकत्वकल्पनाद् वरमेकस्य द्रव्यस्य गुणादिविजेषरूपेण स्वनिर्वाहकत्वम्" इति ।

<sup>2</sup> एतेन तु प्रयोगिवशिपेण गुणभूता अपि ज्ञानानन्दाय पूर्णत्वेन गुणेन गुणिनोऽपि भवन्ति इत्यमिहित भवित । सद्गुणपूर्णस्य च भगवतो विशेषतो विविक्षतत्वात् तदुभयसग्रहाय त्वप्रत्यय विहाय पूर्णगुण इत्येवाऽह ।

१ "- भावाद् गुण्यादि - " ग

२ "इत्याशयेन" क

३ "-च्यते। तत्र त्वप्र-"ग घ

४ "गुणग्र – "ग

५ "इत्यनुव्याख्यायाम्" ग

"'अक्षर गार्ग्यदृष्टम् – " (बृह० ५ ८.११) इत्यत्रावृत्यत्वादिगुणक वित्प्रकृतिः सूर्याविधारणावित्यत आह – "अक्षरमम्बरान्तधृते." (१.३.१०.) इत्यिषकरणम् । "सोऽक्षरः" इति । यः "यत्तद्वद्रेथम् – " (आथ० १ १.६.)- इति पूर्वोवतो विष्णुः स 'एवाज्ञाप्यदृत्रयत्वादिगुणकोऽक्षर उच्यते । सूर्योद्यतिरिक्तस्याम्बरान्तस्य धृतिवचनात् । दृश्यत्वादिनिवारणेन स्थूलाणु-त्वाद्यपि विष्णोनिवा रितम् ।। ० ।। ३ ।। ० ।।

<sup>ा &</sup>quot;तद् वा एतदक्षर गार्ग्यदृष्ट द्रष्ट्रश्रुत श्रोत्रमत मन्त्रविज्ञात विज्ञातृ" इत्यादिना यदक्षरमुच्यत सा चित्रकृतिरिति युक्तम् । कुत ? "एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिप्ठत " (बृह० ५ ८ ६ ) इति सूर्यादिधारणवचनात् । कुत इद ज्ञायते यत्सूर्यादिधारण प्रकृतिधर्म इति ? श्रुतेरेव । तथाहि मन्त्र — "अह सोममाहनस बिभर्म्यह त्वप्टारमुत पूषण भगम्" (ऋ० १०१२५२) इति । तेन प्रकृतिरिष स्यादेव प्रतिपाद्या । नेत्याह – सोऽक्षर इति । यस्माददृश्यत्वादिग्णकमाथर्वण्या-मुदितमक्षर ब्रह्मैवेति पुरस्तादेव प्रस्तुतम्, तच्चादृश्यत्वादि "अदृष्ट द्रष्ट्र – " इत्यादिनाऽत्राप्यभिज्ञायते तेनैव सुशक यत् स एवाक्षरोऽत्रापि निगचत इति । अम्बरान्तधृतेरिति हेतुमपि स इति प्रत्यभिज्ञयाऽऽह । तथाहि तत्र श्रूयते - "यस्मिन् द्यौ पृथिवी चान्तरिक्षमोतम्" (आथ० २२५) इति । तदेवात्र प्रत्यभिज्ञायते - "एतस्मिन्नु खल्वक्षरे गार्ग्याकाश अोतश्च प्रोतश्च' (वृह० ५ ८ ११) इति । "सा च प्रशासनात्" (१३११) इति सूत्रमिप प्रत्यभिज्ञयैव व्याख्यातम् । "येनैष भूतैस्तिष्ठते ह्यन्तरात्मा" (आथ० २१६) इत्युक्त प्रशासनमेवात्राप्यक्षरे "एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठत " (बृह० ५ ८ ६) इति प्रत्यभिज्ञायते हि । नियन्तेति च स्फुट प्रशासनम् । "अन्यभावव्यावृ-त्तेश्च" (१३१२) इति सूत्रम् । तदिप व्याचस्यौ स प्रत्यभिज्ञात इति । "नित्य विभु सर्वगत सुसूक्ष्मम्" (आथ० ११६) इति यन्महत्त्वमणुत्व चाक्षरस्योक्त तदेवात्रापि "अस्थूलमनणु" (बृह० ५ ८ ८ ) इति प्रत्यभि-ज्ञायत इति स एव स ।

१ "स एवादृश्य - " ग

२ "- ष्णोनिर्धा-" क ख. ग

"' सदेव - " (छन्दो० ६ २.१) इत्युपकान्त सर्वकारण सत् प्रधानसित्यत आह - "ईक्षतिकर्मव्यपदेशात् स " (१ ३.१३) इति सुत्रम् । "सन्" इति । नात्रोपादान सत् प्रधानमुख्यते । किन्तु निमित्तमेव सन् विष्णुरेव । ईक्षति-कर्मव्यपदेशात् ॥ ० ॥ ४ ॥ ० ॥

"वृक्षमुपुरे बहरं पुण्डरीक वेश्म —" (छन्दो० ८११) इत्यादौ हृदये तावत् किश्विदब्ज श्रूयते । तैतिस्मश्च स्वल्पो भूताकाशः । उत्तरत्र तु "उभे अस्मिन् द्यावापृष्टिबी .. समाहिते" (छन्दो० ८१.३) इत्युक्तत्वात् सोऽल्पाकाश सर्वाश्रय इत्यत आह — "दहर उत्तरेभ्य" (१३.१४) इत्यिक्करणम् । "हृदञ्जाः" इति । न तावद् भूताकाश सर्वाश्रयो युज्यते । "तस्मिन् यदन्त-स्तदन्वेष्टव्यम्" (छन्दो० ८११.) इत्येव प्रतिज्ञानात् । एव चेज्जीवस्यापि

- 1 "सदेव मोम्येदमप्र आसीत्" (छन्दो० ६२१) इत्युपकान्त मत् "वह स्या प्रजायेय" (छन्दो० ६२३) इति परिणामश्रवणात् प्रकृतिरिति । नेत्याह 'मन्' इति । सोऽक्षर इति नच्छव्वोऽत्रापि वर्तते । यथाऽक्षर इति न प्रकृति किन्तु स एव तह्वदत्रापि म एव सन् । ग्लेन म इति सूत्र-पदमप्यनुचकार । क्रुत एतत्? ईक्षतिपूर्व कर्मव्यपदेशात् "तदैक्षत तत् तेजोऽसृजत" (छन्दो० ६२३) इत्यादि । तदेवदीक्षते सर्वकर्तित व्यास्थातम् । स इति प्रत्यभिज्ञात च । तथाह्याथवंणे "तपसा चीयते ब्रह्म ततोऽक्षमभिजायते" (आथ०११ ८) इति, "यस्य ज्ञानमय तप" (आथ० ११६) इति च ।
- 2 "अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे –" इत्यादि च्छन्दोगाना पाठ । "एतस्मिन् ब्रह्मपुरे –" इत्यादि भाष्योदाहृत शाखान्तरपाठ । तदुभयसप्रहाय "ब्रह्मपुरे दहरम् –" इत्यादेव पर्यग्रहीत् । तदुक्त तत्त्वदीपिकायाम् "सर्वत्र च सर्वेषा समानजातीयाना श्रृत्यन्तराणा सहोपलक्षणार्थम् 'अस्मिन् ब्रह्मपुरे' इत्युदाहृतंव्यंऽपि 'एतस्मिन् ब्रह्मपुरे' इत्युदाहृतम्" इति ।
- 3 "दहरोऽस्मिन्नत्तराकाश" (छन्दो० ६११) इति तस्मिन् स्वल्पो भूताकाश ।
- 4 "उमे अस्मिन् द्यावापृथिवी अन्तरेव समाहिते । उभाविन्नश्च वायश्च सूर्याचन्द्रमसावुभौ" इत्यानुपूर्वी ।

१ "इति प्रतिज्ञानात्" क

प्रस्तावात् स एवायमिति चेन्न । तस्य स्वतोऽपहतपाप्मत्वाद्यसम्भवात् । कस्तर्हि? जीवस्य हृदयाब्जे स्वल्पाकाशगतो महाकाश एव सर्वाश्रय. श्रूयते । कृत ? "यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाश उभे अस्मिन् –" (छन्दो० ५ १.३) इत्याद्युवतेः । स च महाकाशो न पुनर्भताख्यः । वत्सस्मभाव्यश्रुतिलङ्गविरोधात् । क पुनरिति चेत्, उत्तरवाक्यगतरात्मत्वादिस्वगुर्णैविष्ण्वाख्य एव महाकाशः । सुन्तरम्योऽपि वृद्वव्जग प्राजनामको विष्णुरेव । धृत्यादिमहिमोपलब्धिश्चास्यैव साधनीया । सोऽय हृदव्जग एव नारायणः श्रुतौ प्रसिद्धक्व ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

<sup>1</sup> एतेन "अहरहर्गच्छन्त्य एत ब्रह्मलोक न विन्दन्ति" इति सुप्तगित "गिति शब्दाभ्या तथाहि दृष्ट लिङ्ग च" (१३१५) इति सुत्रिता च मुचिता भवित । ब्रह्मणो लोक वासस्थान हृदब्जमित्यपि विवक्षणात् । स एव ब्रह्मशब्दीदित इति तच्श्रुतिहारा ब्रह्मशब्दीऽपि सुत्रित स्मारितो भवित । एतेनैव नयेन "अरुच हवै प्यरचार्णवौ ब्रह्मलोके" (छन्दो० ५५३) इति दृष्ट लिङ्ग च स्मारित भवित । ब्रह्मलोक इति हृदब्जग डत्यनुवादात् ।

<sup>2</sup> एतच्च "सूर्याचन्द्रमसौ विधृत" इति पुरैव प्रत्यम्यज्ञायीति न पृथग् वक्तव्यम् । तथाच व्याख्यात सूत्रम् – "धृतेश्च महिम्नोऽस्यास्मिन्नुपलब्धे" (१३१६) इति । "स सेतुर्विधृति" (छन्दो० ५४१) इति श्रुतौ धृतिवचनम् ।

<sup>3</sup> तथाच सूत्रम् — "प्रसिद्धेश्य" (१३१७) इति । एतच्च स इत्यावृत्तेन श्रुतिप्रसिद्धिवाचिना भाषितम् । पुरैव सर्वसग्रहश्च कृत आगमोदित इति । 'नारायणश्रुतौ' इति समस्त वा । "तस्या शिखाया मध्ये परमात्मा व्यव-स्थित " इति प्रसिद्धेश्च । "इतरपरामर्शात् स इति चेन्नासम्भवात्" (१३१६), "अत्तराच्चेदाविर्भूतस्वरूपस्तु" (१३१६), "अत्यार्थश्च परामर्श्व" (१.३२०) "अल्पश्रुतेरिति चेत् तदुक्तम्" (१३२१) इत्यन्ययोगव्यवच्छेदपरा चतु सूत्री चोपर्दाशतयैव दिशा व्याकृता भवितीति स्फुटमेव पदुषियाम् । अपदुषियस्त्वनिधकृता एवेति न बहूच्यते । ग्रन्थगुप्त्यै च ।

१ "तदसम्भवश्रुति -- " ख २ "महानाकाश " ग घ

"अनुक्रतेस्तस्य च" (१.३२२ ) इत्यधिकरणस् । "सूर्योदिभासकः " इति । ¹स एव भगवान् सूर्यसोमाग्न्यादीनां तङ्कासां च स्वभासैव भासको भवति । अत स एवानिर्वेदयसुखरूपः ।। ० ।। ६ ।। ० ।।

ेप्राणोन्नयनादिकृत् सर्वदेवोपास्य. श्रूयमाणो । न मुख्यप्राण् इत्यत् आह — "शब्दादेव प्रमितः" (१.३ २४.) इत्यधिकरणम् । "प्राणप्रेरकः" इति । प्राणापानयोर्मुख्यप्राणस्यापि प्रेरको विष्णुरेवेति वामनशब्दादेव प्रमित । सोऽय सर्वेशान 3 शरीरमध्ये हृदये प्राणोन्नयनादि कुर्वन्नंगुष्ठमात्रस्तिष्ठिति । अनगुष्ठवत्मु तिर्यक्षु कथमिति चेत् तद्वता मनुष्याणामेव वेदविद्यायामधिकार इत्यविरोषः ।। ० ।। ७ ।। ० ।।

<sup>1 &</sup>quot;न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारक नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमिनः। तमेव भान्तमनुभाति सर्व तस्य भाता मर्वमिद विभाति" (कठ० ४ १४) इति सूर्यादीना नदायत्तप्रकाशत्वात् स एव सूर्यादिभामक । म एव चानिर्देश्यपूर्णानन्द — "तदेतदिति मन्यन्तेऽनिर्देश्य परम सुम्वम्" (कठ० ४ १४) इत्युक्त । प्रसिद्धरुच स तादृश स्मृतौ — "यदादित्यगत तेजो जगद् भामयतेऽखिलम् । यच्चन्द्रमसि यच्चाग्नौ तत् तेजो विद्धि मामकम्" (भ०गी० १५ १२) इति । तथाच सूत्रम् — "अपि सम्यंते" (१३ २३) इति ।

<sup>2 &</sup>quot;ऊर्ध्व प्राणमुन्नयत्यपान प्रत्यगस्यित" (कठ० ५३) इति प्राणोन्नय-नादिकृत् । "मध्ये वामनमासीन विश्वे देवा उपासते" (कठ० ५३) इति सर्वदेवोपास्य । प्राणोन्नयनादि च मुख्यप्राणधर्म इति नाय विष्णु । नैयम् । स वामनशब्देन प्रसिद्ध नारायण एवात्रोच्यत इत्युचितम् ।

<sup>3</sup> तथाच सुत्रम् — "हृद्यपेक्षया तु मनुष्याधिकारत्वात्" (१३२४) इति । तदेतत् हृदक्जग इति भाषितम् । "अगुष्ठमात्र पुरुषो मध्य आत्मिनि तिष्ठति" (कठ० ४१२) इति श्रुतेरगुष्ठवन्मानुषहृदव्जग इति पर्यवसितोऽर्थ ।

१ "- माणो विष्णुरित्यत - " ग

२ "प्रेरकोऽपि विष्णु - " क

३ "-विद्याधिकार-" क ग

अहो तर्हि देवादिभिनं वेदैर्ज्ञयो भगवानिति सर्वदेवोपास्यत्वोक्तिविरोध इत्यत आह – "तदुपर्याप वादरायण. सम्भवात्" (१.३.२६.) इत्यधिकरणम् । "देवतरिपि क्षेयः" इति । मनुष्यत्वादुपरि देवतापदप्राप्त्यनन्तरमपि तैर्दैव-तैर्वेदैर्ज्ञयो नारायण । तेवामधिकारबैरोष्येण ज्ञानध्यानाद्यपासनसम्भवात् । अपिदाब्दार्द्युगच्यवीदिभिरिप वेदैर्ज्ञय । विशिष्टा. स्त्रियस्तिर्यञ्जोऽपि केचि-दिपदाब्दसगृहीता. । नच देवानामनित्यत्वेऽनिष्टोमादौ मन्त्रे वा किट्चद् विरोध । अनेकप्रतिपत्त्याद्यनेकयुक्तिश्रवणात् । नचात्र जैमिनिमत्तविरोधः । विश्वयविभागप्रकटनात् ।। ० ॥ ० ॥ ० ॥

एव चेन्मनुष्यजातिभिः शूद्राष्टैरपि वेदैज्ञेंयः स इत्याशञ्जूषाऽह – "शुगस्य तवनादरश्रवणात् तदाद्रवणात् सूच्यते हि" (१.३.३४) इत्यधिकरणम् । "न वेदैः शुद्राद्धैः" इति । शूद्रशकशबर³पुरस्सरैः सर्वथाऽपि न वेदैज्ञेंय

ग तथाच सूत्रम् — "विरोध कर्मणीति चेन्नानेकप्रतिपत्तर्दर्शनात्" (१३२७) इति । तदेतत् दैवतैरिति बहुवचनोक्तम् । एकैकस्यापि पदस्य एकस्यानन्तरमेक इति बहुनि हि दैवतानि मन्ति । एतेनैव "शब्द इति चेन्नात प्रभवात् प्रत्यक्षानुमानाभ्याम्" (१३२८) "अत एव च नित्यत्वम्" (१३२६), "समाननामरूपत्वाच्चावृत्तावप्यविरोधो दर्शनात् स्मृतेच्च" (१३३०) इत्यपि सूत्राणि सगृहीतानि भवन्ति ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्राणि — "मध्वादिष्वसम्भवादनिधकार जैमिनि '(१३३१), "ज्योतिषि भावाच्च" (१३३२), "भाव तु बादरायणोऽस्ति हि" (१३३३)। तमेत विशेषमिशब्देन सूचयाम्बभूव। झानिभिरिप प्राप्तफलैरिप देवैश्पास्य फलविशेषभावादित्यादि । ज्ञेयोऽपीज्योऽपीति च। "कर्मण्यप्यधिकारिणो देवा" इति पद्मनाभतीर्था।

<sup>3</sup> शका शबरा इति म्लेच्छिविशेष । वात्या भूपतय शका । पर्वतीया पुलिन्दादनिभिन्ना शबराश्चण्डलभेदा । "गोमासभक्षको यस्तु लोकबाह्य च भाषते । सर्वाचारिवहीनोऽसौ म्लेच्छ इत्यभिधीयते" इति तल्लक्षणम् ।

१ "- मिप तैर्वेदैर्ज्ञेयो - " ख

परमात्मा । नहि कुत्रचिच्छूद्रो वेदाधिकारी दृष्टः । पौत्रायणोऽपि कारणान्तरेण शूद्रशब्दोक्तत्वेऽ<sup>9</sup>प्यशूद्र एव हि वेदिवद्यामश्रौषीत् । <sup>2</sup>लिङ्गविशेषेणोत्तरत्र क्षत्रियत्वावगमात् । अपिच शूद्रस्य । सस्काराभावाभिलापात्, शूद्रत्वाभाव-निर्धारण एव सत्यकामस्योपनयनादिप्रवृत्तेश्च नैव शूद्रो<sup>3</sup> वेदाधिकारी । तस्य <sup>४</sup>वेदश्रवणाध्ययनार्थावधारणाना प्रकटप्रतिषेधात् किमु वक्तव्यम् । <sup>3</sup> सामान्यस्त्रीब्रह्मबन्धूनां सस्कारलेशदर्शनाट् यथोचित एवैष प्रतिषेघो बोद्धव्यः । एवश्व तैर्गुणकर्मनाम्ना यथायोग्यश्रवणकीर्तनसात्रेणोपास्यो वेत्याकृतम् ॥०॥६॥०॥

"कम्पनात्" (१.३.३६) इति सूत्रम् । "कम्पकः" इति । "⁴ – एजति –"

<sup>1</sup> श्चाऽऽद्रवणास्येन कारणान्तरेण।

<sup>2</sup> एदधिकरणहेतवश्च ''शूद्राद्यै '' इति भाषिता । शुचाऽद्रवणादिभि-र्लिङ्गैरिति । "अयमश्वतरीरथ" (छन्दो० ४२२) इत्युक्तोऽश्वतरी-युक्तो रथ क्षत्रियत्वावगमे लिङ्गविशेष । "गर्दभादश्वाया जाता अरुवतर्यं " इति तत्त्वदीपिका । "गर्दभीषु अरुवैर्जाता " इति व्यास-तीर्थीयस्य मूलं मृग्यम् । भाष्य आदिशब्दोपात्तान् हेतूनाह – अपिचेत्यादि । तथाच सूत्राणि - "क्षत्रियत्वगतेश्चोत्तरत्र चैत्ररथेन लिङ्गात्" (१३३५) "सस्कारपरामर्शात् तदभावाभिलापाच्च" (१३३६) "तदभाव-निर्धारणे च प्रवृत्ते '' (१३३७) ''श्रवणाध्ययनार्थप्रतिषेधात् स्मृतेश्च'' (१३३८) इति ।

<sup>3</sup> शूद्राद्यैरित्यादिशब्दस्यार्थान्तरमप्याह – सामान्येत्यादि ।

<sup>4 &</sup>quot;मदिद जगत् सर्व प्राण एजित निस्सृतम् । महद्भय वज्यमुद्यत य एतद विदुरमृतास्ते भवन्ति" इति कठाना श्रुति । प्राण एजति प्राणाधार सत् कम्पते । चेष्टत इति यावत् । तदेतदाह – कम्पकश्चेष्टक इति ।

१ "शूद्रशब्दितोऽप्य – " ग "शूद्रशब्दितत्वेऽप्य –" घ

२ "शूद्रस्य तु सस्कारा – " क. गं ३ "शूद्रोऽधिकारी" क ४ "तस्य श्रवणाध्य – " ग ५ "एवञ्चैतै – " क ग

(कठ० ६.२) इति श्रूयमाण कम्पकश्चेष्टको हरिरेव । अत स एबोछ-तवज्रादिहेतिनामा ।। ० ।। १० ।। ० ।।

पौरस्त्य एव ज्योति.ज्ञब्दो "ज्योतिर्दर्शनात्" (१.३४०.) इति सूत्र व्याख्या-तुमलम् । " – हृद्यन्तर्ज्योति पुरुष" (बृह० ६.३७) इत्यत्रापि ज्योति-विष्णुरेव । नतु जीव । तथा <sup>।</sup>वर्शनात्" ॥ ० ॥ ११ ॥ ० ॥

"आकाशोऽर्थान्तरत्वादिव्यपदेशात्" (१.३४१.) इति सूत्र च तत्रव "खबत्" इति व्याख्यातम् । "आकाश इति होवाच" (छन्दो० १ ६.१) इत्युक्ताकाशो यथा विष्ण्वाख्यस्तहत् "आकाशो वै नाम –" (छन्दो० द्र.१४१) इत्यत्रतिष् विष्णुरेवोच्यते । कुत ? प्राकृतनामरूपवत. प्रसिद्धाकाशादर्थान्तरत्वादि-व्यपदेशात्रु ।। ० ।। १२ ।। ० ।।

"मुषुरुपुरकारत्योभेंदेन" (१.३.४२) इति सूत्रम् । "अन्यश्च जीवतः" इति । "असङ्गो ह्यय पुरषः" (बृह० ६ ३.१४.) इति न जीव उच्यते । 'प्राज्ञेनाऽत्मना सम्परिष्ववतो विक् न .. किश्वन वेद" (बृह० ६ ३ २१.) इत्यसङ्गाज्जीवस्य भेदव्यपदेशात् । कस्तर्हि अज्ञादुच्यमानाज्जीवादन्यः प्राज्ञो हरिरेवासङ्ग । चक्राब्द केवलभेदमवधारयन् भेदाभेदमत निवारयति ॥ ० ॥ १३ ॥ ० ॥

"एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य" (बृह० ६४२३.) इत्यत्र विरिञ्चोऽप्युच्यत इत्यत आह – "पत्यादिशब्देभ्यः" (१.३४३) इति सूत्रम् । "पतित्वादि-

<sup>1 &</sup>quot;विष्ण्रेव ज्योति" इति चतुर्वेदशिखाया दर्शनाव विष्ण्रेव ज्योति ।

<sup>2</sup> पूर्वोक्तंसविदमप्यर्थान्तरम् । तथा व्यपदेशात् "आकाशो वैनाम नाम-रूपयोर्निवंहिता ते यदन्तरा तद् ब्रह्म तदमृत स आत्मा" (छन्दो० प १४१) इति ।

<sup>3 &</sup>quot;न बाह्य किञ्चन वेद नान्ऽन्तरम्" इत्यानुपूर्वी ।

१ "दर्शनादित्यर्थ" घ २ "प्राज्ञेन परिष्वक्तो -- " ख ग घ

गुणैयुक्त." इति । 'सर्वाधिपतित्व सर्वेशानत्वमग्राह्यत्वमित्यादिगुणेर्युक्तत्वा-श्वित्यमिहमो वाह्मणोऽपि विष्णुरेव । "यो ब्रह्माण विद्यधाति? –" (दवेतादव० ६.१८.) इत्यादाविनत्यमिहमत्व विरिश्वस्यापि श्रुतम् । जन्मराहित्य च भनन्वन्तरकल्पादिष्वेव । नतु परादौ । नच विष्णावप्येवन्त्व शङ्क्ष्यम् । "विष्णोर्नुकम् 3 –" (ऋ०१.१४४.१), "परो मात्रया –"(ऋ०७.६६.१), "न ते विष्णो –" (ऋ०७ ६६२) इत्यादिश्रुतिभ्य ॥०॥१४॥०॥

पाबार्थ निगमयति -"तद्न्यत्र च बाचके. । सुख्यतः सब्देशब्दैश्च वाच्य एको जनार्दनः" इति । अय भाव - ′उक्तप्रकारेण ⁴ख्ववाव्वादिविरिश्व-पर्वन्तेषु ' प्रसिढंर्मुंख्यबाच्यः स इति यत् तत् <sup>६</sup> तस्मात् कारणादन्यत्र

<sup>1 &</sup>quot;सर्वस्येशान मर्वस्याधिपति" (बृह० ६४२२), "स एप नेति नेत्यात्माऽगृह्यो नहि गृह्यते" (बृह० ६४२२) इत्यादिश्रृतिप्रम्नुतान् गुणानाह – सर्वेत्यादि ।

<sup>2 &#</sup>x27;'यो ब्रह्माण विद्रश्वाति पूर्व यो वै वेदाश्च प्रहिणोति तस्मैं'' इति व्वेताश्वतरोपनिषत् ।

<sup>3 &</sup>quot;विग्णोर्नु क वीर्याणि प्र वोच य पाथिवानि वि ममे रजासि", "परो मात्रया तन्वा वृधान न ने महित्वमन्वरनुवन्ति", "न ते विष्णो जायमानो न जातो देव महिम्न परमन्तमाप" इति वाह्वृचा मन्त्रा ।

<sup>4</sup> अधिकरणक्रमेणाऽह - म्द्रवाय्वादिविरिश्वपर्यन्तेप्विति ।

१ "मन्वन्तरादिष्वेव" ग

२ ''नतु कल्पादौ'' ग

३ " - वप्येवन्त्व कल्प्यम्" क

४ "भाव - इत्युक्त - " ग

५ "रुद्रवायुविरिश्वादिपर्यन्तेषु" ग

६ "यत् तस्मात" क ग.

एते-थोऽन्ये 'ध्वजगजादिघटलोष्टान्तवस्तुषु च वाचकत्वेन लोकसिद्धैर्नाम-लिङ्गात्मकं सर्वेशब्दैरच जनार्बन एक एव मुख्यतो वाच्य । "तदन्यत्र च वाचकं:" इति विशेषणशब्दस्या 'न्योऽप्यर्थं. – तत् तस्मिन् विष्णौ अन्यन्न जगिति चेत्युभयत्रापि वाचकत्वेन प्रतीयमानैरिति । अथवा, तदन्यत्र तस्माट् विष्णो-रन्यत्र जगिति <sup>1</sup>समाकर्षादमुख्यतो वाचकैदचेति । <sup>2</sup>एवञ्चैक एव नारायणः सर्वशब्द 'मुख्यार्थं इति वचनात् समाधिकराहित्य तस्योक्त स्यात् ।। ०।।०।।

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्थदासकृतावानन्दमालाया प्रथमाध्यायस्य ततीय पाद

<sup>1</sup> एतेनोपरितन समाकर्षाधिकरण कटाक्षयित । तदम्यत्रोपसहारमुखेन सञ्जमयित् शक्यमिति ।

<sup>2</sup> वक्ष्यमाणपादार्थ च मनसि निधायोपसहरति - एवञ्चेत्यादि ।

१ "एतेभ्योऽन्येष्वजादि – " क

२ " – शब्दस्यान्योऽर्थ " ख ग घ

३ " — विष्णोरन्यत्र समाकर्षा — " क

४ ''सर्वेमुख्यार्थं दति'' क

## ॥ प्रथमाध्वायस्य चतुर्थः पादः ॥

ॐ।। अन्यत्रैच प्रसिद्धशब्दैरपि<sup>०</sup> विष्णुरेव मृख्यवाच्य इति साधयत्यस्मिन् पादे ।

"आनुमानिकमप्येकेषामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्दर्शयित च" (१४१) इत्यधिकरणम् । "अव्यक्त." इति । "अव्यक्तात् पुरष पर" (कठ० ३११.) इत्यव्यक्तशब्दो (दितो विन्यु । किन्तु प्रधानमेव) तत्रोच्यते । तस्यैव पुरुषादवरत्वेन तत्प्रतियोगित्वसम्भवात् । निह स्वस्मादेव स्वयमुक्तम इत्यादि साम्प्रतमिति चेन्न । अन्यदवरयतीत्यवरत्वस्य विष्णोरेव सम्भवात् स एवाव्यक्तशब्देन मुख्यतो गृह्यते । अन्यदमुख्यतयैव । समाकर्षात्, सुक्ष्मत्वादियुक्ते अने अनेस्यत्व धर्मिप्रति-कर्षात्, सुक्ष्मत्वादियुक्ते अनेस्यव धर्मिप्रति-कर्षात्, सुक्ष्मत्वादियुक्ते अनेस्यव धर्मिप्रति-

<sup>1</sup> शरीररूपेऽव्यक्ते स्थित एव भगवानव्यक्तशब्देन मुख्यतो गृह्यते ।

<sup>2 &</sup>quot;तुच्छ्येनाऽभ्विपिह्त यदासीत् तपमस्तन्मिह्नाऽजायतैकेन्" (ऋ० १०१२६३) इति दशममण्डले मन्त्र । "तुच्छ्यस्य गुणत । परमापेक्ष-याऽल्पत्व प्रकृते । आ समन्ताद् भूमात्मकत्वादाभु ब्रह्म । यद् ब्रह्म प्रकृत्याऽपिहितमासीत् तदेव तपसो ज्ञानस्य महत्त्वा प्रधानमासीत्" इति तत्त्ववीपिकायाम् । एतेन प्रकृत्याऽपिहितत्वादव्यक्तो भगवानिति श्रुतिरेव दशैयति । सुक्ष्ममेवाव्यक्तमिति साऽपि युक्तिरव्यक्तपे निर्गादता। तथाहि सूत्रम् "सुक्ष्म तु तदर्हत्वात्" (१४२) इति । "सर्वान्तर्यामको विष्णु सर्वनामा" इति वचनादव्यक्तिन्यामको विष्णु रेवाव्यक्त इति च भाष्यते । तथाच सूत्रम् "तदयीनत्वादर्यवत्" (१४३) इति ।

१ ''प्रसिद्धैरपि'' क

२ अत्र मूलकोशेषु कियाश्चिद् भागो गलित इति वान्यार्थपूरणायापेक्षितान्य-क्षराणि ( ) आवृतिचिह्नान्तर्गतान्युपक्षिप्तानि । एवमूत्तरत्रापि ।

३ ''विष्णावेव'' ग

४ "- दमुख्यत एव" ग

५ "सूक्ष्मत्वाद्युक्ते" क

योगित्वं विरुद्धम् । 'अह माम्' इत्यादौ कर्तृकर्मत्ववद् विशेषादेव द्वित्वमात्राद् व्यवहारोपपत्तेः । "कृष्णात् पूर्वतनो रामः" इत्यादिवत् । यथा च त्यो. पूर्वापरयोरभयोरप्यनादित्व ब्रह्मत्व चास्ति, एवमेवानयोः परावरयोरभयोरप्युत्तमत्व ब्रह्मत्व च युक्तम् । अतो यथा महच्चमसशब्दौ लोकस्टमचरं
विहाय श्रुतिसिद्धमर्थान्तरमेव अमुख्य बुवाते, प्रयोजनाधिक्यात्, एवमव्यक्तादिशब्दा. सर्वेऽन्यत्र प्रसिद्धा अपि श्रुतिसिद्ध विष्णुमेव परम ब्रूयुरिति मधितार्थ १ ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

अव्यक्तपदेनैव "अव्यक्तमचल शान्त निष्कळ निष्क्रिय परम् । यो वेद हिरमात्मान स भयादनुमुच्यते" इति पिप्पलादशाखावचमप्पेकदेशग्रहणेन स्मारयित । तत्राव्यक्तो हिरिरेव क्षेय उच्यते नान्यदिति "ज्ञेयत्वावचनाच्च" (१४४) इति सूत्र च विवृतम् । "महत पर घ्रुव निचाय्य" (कठ० ३११) इत्यत्रापि विष्णुरेवाव्यक्तो ज्ञेयतयोदित । तदिदमुक्तम् — "वदतीति चेन्न प्राज्ञो हि" (१४४) इति । "सोऽष्वन पारमाप्नोति तद् विष्णो परम पदम्" (कठ० ३६) इति विष्णुरेव ह्यव्यक्त इति च प्रकरणे प्रकृत । तदुक्तम् — "प्रकरणात्" (१४६) इति । "अणुरेष धर्म" (कठ० १२१) इत्यणुरेवेनाव्यक्तस्य परमारमन एव प्रश्नाच्चात्र विष्णुरेवाव्यक्तपदगदित । तदुक्तम् — "त्रयाणामेव चैवमुपन्यास प्रक्तक्व" (१४७) इति ।

1 अव्यक्तशब्देनेदमिष स्फोरयित – यथा महतो महीयान् भगवानेव मुख्यतो महत्पदार्थं एवमणोरणीयान् स एव मुख्यतोऽज्यक्त इति । अनेनैव न्यायेना-विशेषाद् दृष्टान्तान्तरमप्युपलक्षयित – यथा सोमपात्रं प्रसिद्धोऽपि चमसशब्द श्रुत्या मुख्यत शिरोवाची तद्वदिति । तथाच सूत्रे – "महद्वच्च" (१४६), "च मसवदिविशेषात्" (१४६) इति ।

१ "व्यवहार उपपन्न।" ग

२ "तथाच" ग

३ "-मेव ब्रुवाते" ग

४ "मथितोऽर्थं " ख

एव तावदौपनिषदैर्मान्वर्वाणकैरच ज्ञानवाक्यैस्त्तातिक्रयाकारकपदैश्च विष्णुरेव मुख्यतो वाच्य इत्यायातम् । अथेदानीं ज्ञानैकफलकर्मप्रतिपादकवाक्यैश्च तदेक-वाक्यत्वेच मुख्यवाच्य इत्याह — "ज्योतिष्पक्रमात्तु तथा ह्यायाय एके" (१.४. १०.) इत्यधिकरणम् । "कर्मवाक्येश्च वाच्यः" इति । ज्योतिष्टोमादिकर्मणि सुख्यवाच्य इत्याह — "ज्योतिष्पेश्च वाच्यः" इति । ज्योतिष्टोमादिकर्मणि सुख्यवाचे च प्रसिद्धैर्वसन्तादिभिरन्यैश्च वाक्यः स एव भगवान् मुख्यतो वाच्यः । तत्साधनाद्यशेषकारकेषु प्रसिद्धैः सुक्सुवादिपरैश्चेति चशब्दार्थः । । वाक्यपदादिगोचरैश्च वाक्याद्यैर्वाच्य इति वा । तथाह्येके तत्तन्नामान्यित्मन्नेव निक्ष्याः विद्यवहारासम्भवः । मुख्यासुख्य-कत्पनया तद्वभयार्थत्वोपदेशात् । तच्चाविष्टद्धम् । मध्यादिश्चव्यवहार । नन्यवमिष् ज्ञानस्य कर्मशेषात्वात् कर्मण एव मुख्यवाच्यत्व तत्रेति चेत्, सत्यम्, अपरविद्याख्य स्वर्गादिमात्रफले क्षुद्वशास्त्रे । नतु परविद्याख्ये समग्रफले महाशास्त्रे । कर्मण एव ज्ञानार्थत्वात् । अत्रापि स्वानुष्ठेयत्वान्यथानुपपत्त्या कर्मणोऽपि मुख्यत्व-अपातादिवरोषः ।। अत्रापि स्वानुष्ठेयत्वान्यथानुपपत्त्या कर्मणोऽपि मुख्यत्व-अपातादिवरोषः ।। ० ।। २ ।। ० ।।

पश्ववशेत्याविबहुसङ्ख्यावाक्येरेक एव कथं वाच्य इत्यत आह — "न सङ्ख्योप-संग्रहाविप नानाभावावितरेकाच्य" (१.४.१२.) इत्यधिकरणम् । "एकोऽ-मितात्मक." इति । एकस्यैव विष्णोर्बहुसङ्ख्याका. स्वरूपांशशिव्दता आत्मानः

<sup>1</sup> सूक्त वर्गो मन्त्र शब्द प्रकरणिमत्याद्यै । नाम धात् क्रियापदिमत्याद्यैश्च । अदेडादिभिश्च ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् — "कल्पनोपदेशाच्च मघ्वादिवदिवरोष " (१४११) इति । तदेतत् कर्मवाक्यैरिति भाषितमेव । अमुख्यतया कर्मापि वाच्य येषा तानि वाक्यानीति । । कर्मवाच्यैरिति भाष्यपाठे प्रस्फुटोऽर्थे ।

१ "तत्साघनादिषु" घ २ "निरच्याधी - " ख

३ "- त्वादविरोध" ग

सन्ति । त एव प्राणचक्षुरादिनामका ""पश्चपश्व" (बृह० ६.४.१७) इत्युच्यन्ते । नतु भिन्नार्थाः । तच्च बहुत्व विशेषादेव भवति, नतु भेदादिति ज्ञापियतु "एकः" इति विशेषणम् । सर्वजीवेषु पश्वधा दशधा चावस्थितत्वा-विभितात्मक उक्तः । अभित पश्चजनै सह न सङ्ख्यात "यस्मिन् —" (बृह० ६.४.१७.) इति तदितरेकेणैव पठितं रूपान्तरमस्यास्तीत्यप्यमितात्मा "। नच तेषु रूपेषु (दु खले) शस्पर्शस्तस्याऽशङ्क्षच इति मुखैकाश्रयत्वं "कशब्दाद् बृते ॥ ० ॥ ३ ॥ ० ॥

मूलकारणभूतस्यावान्तरकारणत्वाभावात् तच्छब्दैनोंच्यत इत्यत आह – "कारणत्वेन चाऽकाशादिषु यथाव्यपदिष्टोवतेः" (१.४.१४) इति सूत्रम् । "अवान्तर कारण च" इति । आकाशादिषु संस्थितः परमात्मैवावान्तर च कारणम् । बाब्बादीनामिति शेषः । तथैव श्रुत्युक्तेः ।। ० ।। ४ ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

<sup>1 &</sup>quot;यह्मन् पश्चपश्चजना आकाशस्य प्रतिष्ठित " इत्यानुपूर्वी । प्राण-चक्षु श्रोत्रान्नमनआस्थपश्चजननामा ज्योतिर्नामा इत्याद्येक एवामितात्मक । तथाच सूत्रे — "प्राणादयो वाक्यशेषात्" (१४१३), "ज्योतिषैकेषा-मसत्यन्न" (१४१४) इति ।

<sup>2</sup> एतेन "अतिरेकाच्च" इति सूत्राशो व्याख्यात । "यस्मिन्निति तेषामधि-करणत्वेन तदितिरक्तस्वरूपवत्त्वाच्च" इति तत्त्वदीपिकायाम् ।

<sup>3</sup> इत समाकर्षाधिकरण पूर्वमेव सूचित तत्तविधकरणन्यायप्रसङ्गाद् भाषितप्राय च मन्वानो न पृथग् व्याचस्यौ भगवान् भाष्यकार । तथाहि तत्सुत्राणि — "समाकर्षात्" (१४१६), "जगढाचित्वात्" (१७), "जीवमुस्यप्राणलिङ्गादिति चेत् तद् व्यास्यातम्" (१८), "अन्यार्षे तु जैमिति प्रश्नव्यास्यानाभ्यामिष चैवमेके" (१६), "वाक्यान्वयात्" (२०), "प्रतिज्ञासिद्धेलिङ्गमाश्मरथ्य" (२१), "उत्कमिष्यत एवम्भावादित्यौडुलोमि " (२२), "अवस्थितेरिति काशक्रत्सन" (२३) इति। "कर्मवाक्यैश्च", "नियन्ता" इत्यादिना भाष्यवचनेन सर्वाण्यप्येतानि सूत्राणि स्फुटतर व्यास्थातानि मन्तव्यानि । वक्ष्यति च — "अन्यत्र नियतै" इति।

१ ''कशब्दो ब्रूते'' ग

पुरुषोत्तमस्य स्त्रीशब्दवाच्यत्व सर्वथा नास्तीत्यत आह — "प्रकृतिश्च प्रतिज्ञा... दृष्टान्तानुपरोषात्" (१४२४) इत्यधिकरणम् । "प्रकृति." इति । प्रकृतियुँवतिरित्याविस्त्रीशब्दैरिप विष्णुरेव मुख्यत उच्यते । अधिकरण-सूत्रितानेकयुक्तिप्रवाहसामध्यत् । 'प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोषः, 'अभिध्यायाः प्रकृतित्वस्वरूपत्योपदेशः, ' असिव्यव्याविस्त्रित्यां स्त्रित्यान्त्रस्त्रम्यायाः प्रकृतित्वस्वरूपत्योपदेशः, ' अस्त्रवेष प्रकृतित्यस्वस्त्रम्यायाः स्त्रिक्तर्योपते स्त्रम्यायाः स्त्रिक्तर्योपते स्त्रम्य स्

<sup>1</sup> पश्चसूत्रमिदमधिकरणम् । तत्र सूत्रिता युक्तिप्रवाहा क इति? आह — प्रतिज्ञेत्यादि । "हन्तैतमेव पुरप सर्वाणि नामान्यभिवदन्ति यथा नद्य स्यन्दमाना समुद्रायणा समुद्रमभिविगन्ति" इति प्रतिज्ञादृष्टान्तयो-रनुपरोध एव सत्येव स्यात् । प्रक्वति प्रकृतत्वमुपकान्तत्विमिनि सूचितमेवेद भाष्ये ।

<sup>2 &</sup>quot;अभिच्योपदेशाच्च" (१४२५) इति सूत्रिता युक्तिमाह – अभिच्याया इति । "प्रकृतिविक्तिनेत्येव तवेच्छाऽनन्त कथ्यते" इति वचनाविभच्याया भगविदच्छाया प्रकृतित्वम् । "सोऽभिच्या स जूति" इति स्वरूपत्वम् । एतच्च प्रकृतिरित्येव भाषितम् । अभिच्या हि प्रकृतिरुच्यते । भगवानेव च प्रकृति । तेन सा च स एवेति ।

<sup>3 &</sup>quot;साक्षाच्चोभयाम्नानात्" (१४२६) इति सूत्रयुक्तिमाह – साक्षादेवेति । अत्र भाष्ये प्रकृतिरितिपद "एष पुरुष एष प्रकृति" इत्युभयाम्नानश्रुति स्मारयति ।

<sup>4 &</sup>quot;आत्मकृते परिणामात्" (१४२७) इति सूत्रयुक्तिमाह – प्रकर्षेणित । स एव हि योगोपपत्तेर्मुख्यत प्रकृतिरिति । "तस्मात् प्रकृतिस्तस्मात् प्रकृतिरित्याचक्षते" इति भाल्लवेयश्रुते ।

<sup>5 &</sup>quot;योनिश्च हि गीयते" (१४२८) इति सूत्रकथिता युक्तिमाह — अव्यवधानेनेति । समानार्थंक प्रकृतिरिति योनिपदमपि व्यख्यातुमलम् ।

१ "अव्यवधानेन चोत्पत्ति – " ख

२ "-अधिकरणयुक्तय" ग "-अधिकरणोक्तयुक्तय" घ

"एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याता" (१.४.२६) इति सुत्रम् । "ट्रान्यमेव च" इति । अभाववर्षमपु प्रसिद्धं ैशृत्या विशव्दात्वर हिरदेव प्रधानवाच्य । भावार्थस्याप्यभावधर्मसम्भवात् । चच तावता धर्मिण एव शृत्यत्व शङ्काधित्यभि-प्रायेण पूर्वोक्तलक्षणे. सुसिद्धं भावत्वमेव 'एव' शब्दाववधारयित । चवेतुह्यविभिनिपातेरच वाच्य इति च 'च'शब्दार्थः । ईश्वरस्य त्वीशितव्यसाहित्यः चकारो विक्त, वैशब्दः श्रृतिप्रसिद्धत्विमत्यादि । । ।। ।। ।।

'पादार्थं निगमयित — महत्त्याद्यस्य सियाँनरपि मुख्यतयोदिनः। हार्व्देः' इति । इत्युक्त अध्यक्ताविज्ञान्यात्ता शब्दा आदयो येषा त इत्यादय । इत्यादि-भिर्णनादंनादन्यत्र जगति नियतै साक्षादेव वाचका इति लोकतो निरुचतैरपि तक्तच्छदः स भगवानेक एव मुख्यतयोदित । तदेतत् पादोक्तयुक्तिसमुदायेन निरुचीयते ।। ० ।। ० ।। ० ।।

सौन्नस्य द्विवंचनस्य कृत्य<sup>3</sup> द्योतयन्नध्यायार्थमपि <sup>८</sup> निगमयति – "अतोऽनन्त-गुणो यच्छव्दा योगञ्चत्तयः" इति । अध्यायोक्तयुक्तिभिः परममुख्यार्यो नारायणः सर्वेशव्दानामिति यत्, अतोऽनन्तगुणगणपरिपूर्णमहार्णय<sup>ः</sup> स भगवा निति निश्च्चीयते । तावता तन्निश्चयः कुत इति चेत्, अनन्तानामपि शव्दराशीना

ग यत भाष्यपद "एष होव शून्य एप होव तुच्छ एप होवाभाव " इत्यादि-श्रुतिगदितमकलोपलक्षणम् । तदर्थमेव श्रुतराद्य नामाऽदत्त ।

<sup>2</sup> त्विति जगतो वैलक्षण्यम्, हीति पुन श्रृतिप्रसिद्धिमित्यादि ।

<sup>3</sup> कृत्यमवधारणस्पम् ।

१ "शून्यविताना (?) (नाशा) दिशब्दै - " क ख घ

२ "पाद निग - " क

३ "-दित । पादोक्त-" ख

४ "-यार्थं निगमयति" ख

तत्तत्वगुणयोगादेव तस्मिन् वर्तमानत्वात् । "गृणा. श्रुताः" (सौपर्णः) इत्याविश्रुते. १। ० १। ० १। ० १।

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैवित्रभार्यदासकृतावानन्दमालाया प्रथमोऽध्याय

गुणयोगादेव शब्दाना प्रवृत्ति । यत्र गुणयोगोऽधिकस्तत्र ते मुख्या । भगवति निरवधिको गुणयोग इति स एव परममुख्यार्थं सर्वशब्दानामिति ।

<sup>2 &</sup>quot;गुणा श्रुता सुविरुद्धारच देवे सन्त्यश्रुता अपि नैवात्र शङ्का । चिन्त्या अचिन्त्यारच तथैव दोषा श्रुतारच नाजौहि तथा प्रतीता " इत्यानपूर्वी । इय चन्वेदे सौपणंशाखाया श्रूयत इति गीतातात्पर्ये द्वितीये स्थितम् । जाबालखिलश्रुतिरिति गीताभाष्य एकादशे स्थितम् । श्रत्यैक्य द्वि पाठो वेति सर्वं सुसम्पन्नम् ।। ० ।।

१ "इत्यादिश्रुति " ख.

## ।। द्वितीयाध्यायः ॥

अः। प्रथमाध्याये सर्वेश्वरो विष्णुरनन्तशब्दो कानन्तगुण साधितः । तत्र सर्वप्रकारविरोधं । परिहरत्यस्मिन्नध्याये । प्रथमपादे युक्तिविरोधम् ।।

युक्त्युपजीव्यस्मृतिविरोघ परिहरन् "स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति चेन्नान्य-स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गात्" (२१.१) इत्यिक्तरण व्याख्याति – "श्रोत-स्मृतिविरुद्धत्वात् स्मृतयो न गुणान् हरेः। नियेष्टुं शक्नुग्युः" इति । पाशुपतादिस्मृतयो रुद्धादीना सार्वज्ञचादिगुणविधितत्परास्तदन्येषा तान् निषेषन्तीति वैत्तेत् अपि हरेर्गुणान् निषेष्टुं न शक्नुयुः। श्रुत्यनुसारिणीभि-व्यासादिस्मृतिभिविरुद्धत्वात् । प्रत्युत व्यासादिस्मृतय एव रुद्धादिगुणान्² निषेषन्ति भे । श्रुतिविरोषात् तासामेवाऽभासत्वोपपते भे ।

<sup>1</sup> अलौकिकेऽर्थे प्रत्यक्षस्याप्रसराद् द्विविधस्तावदत्र विरोध शक्यप्रसर । अनुमानेन च, आगमेन च । स चैकैकोऽपि पुनद्वंचा भवति । केवलेनानुमानेन, अनुमानप्रचुरेण च समयप्रतिकर्मणेति प्रथम । केवलया शुत्या, युक्ति-सहमत्या चेति द्वितीय । सोऽय सर्वोऽपि प्रकारश्चर्तीभ पार्दैनिरस्यते । तत्र प्रथमतो युक्तिविरोध । तत्रापि प्रथमत आगममूलतया प्रतीयमाना अपि काश्चन स्मृत्योऽनुमानकशेष्का एवेत्यावेदयितु प्रथमतो युक्त्युप-जीव्यस्मतिविरोध परिद्वियते ।

<sup>2</sup> रुद्रादीना सार्वज्ञचादिगुणान् ।

१ "- शब्दोक्तोऽनन्त -" क.

२ "- विरोध परिहरति।" ग

३ "निषेधयन्तीति" क

४ "निषेधयन्ति" क

५ "-पत्ते । तासुश्रुतफल - " घ

किञ्च, तासु स्मृतिषु 'श्रुतफलसम्बन्धन्यन्यभिचारित्वबुद्धिश्चात्र श्रौतस्मृति-श्क्ता'। तिद्विश्द्धत्व नाम तासूक्तफलव्यभिचारित्वम्। तेन च तासामप्रामाण्यमेव सुसाधम् । अतो नेष्टानिष्टविधिनिषेधस्तासामस्ति । उपजीव्यविरोध।दाभा-सत्वसम्मते ।

"एतेन योगः प्रत्युक्तः" (२.१.३.) इति सूत्रार्थोऽप्येवं² व्याख्यातः ।।०।। १ ।।०।।

वेदानामप्युक्तफलन्यभिचारदर्शनादमानत्व समानमित्यत आह् — "न विलक्षण-त्वादस्य तथात्व च शब्दात्" (२.१ ४.) इत्यधिकरणम्। "वेदा नित्यत्वान्मानमुत्तमम्" इति । नचेतरस्मृतिवद् वेदानाममानत्वम् । ताम्यो विलक्षणत्वात् । नह्यत्र फलोपलव्धिरेव प्रामाण्यस्थापिका । किन्तु अज्ञानमूलत्वादिदोष-राहित्यमेव । तच्च "नित्यत्वात्" इत्युक्त्याऽर्थात् सिद्धम् । नित्यत्वं च शब्दादेव प्रतीयते । अतो वेदा प्रमाणमेव भवन्ति । शब्दादिष्यनुप्रमाणेषु वेदप्रमाणस्य प्रत्यक्षानुमानाम्यामाधिक्यविवक्षया "उत्तमम्" इति विशेषणम् । यथार्थज्ञानस्य केवलाख्यस्य ततोऽप्युत्तमत्वात् । अथवा, इतिहासादिश्रौतस्मृत्याख्याः पौरुषेय-वेदा अर्थेकनित्यत्वान्मानम् । ऋगाद्याः केवलवेदाः शब्दार्थभयनित्यत्वादुत्तमं मानमिति विशेषः ।

श्रुत यत् फलम् । तत्सम्बन्धिनी श्रौती या स्मृतिज्ञानम् । "स्मृति स्मरण-धीच्छासु" इत्यिभधानात् पूर्वकालसम्बन्धप्रहाणेन ज्ञानमात्रमिप स्मृति-पदेनोच्यते । विशिष्टे विशेष्यमात्रग्रहणस्य करिकलभादिषु बहुलमुप-लम्मात् । तथाच स्मृतिबोधितफलस्य प्रत्यक्षतो व्यभिचारदर्शनेन विरोषाप्त प्रामाण्यम् । तथाच सुत्रम् – "इतरेषा चानुपलब्धे" (२१२) इति । तदेतदाह – किञ्चेत्यादि ।

<sup>2</sup> फलव्यभिचारदर्शनादेव ।

१ "- रुक्ता । अतस्तस्या प्रत्यक्षविरुद्धत्व च श्रौतस्मृतिविरुद्धत्वम् । दृष्ट-फलव्यभिचार इति यावत् । तेन च तासामाभासत्वादिष्टानिष्टविधि-निषेषयोराभासत्वमेव स्यात् । एतेन योग - " क ख.

२ "तेम्यो विल -" क

नच बेदोक्तफलव्यभिचारः । अधिकारतो दर्शनात् । स्वत एव वेदनाद् वेदा १ इति तत्स्रामाण्यं च स्वत २ एवेत्यावेदितम् ॥ ० ॥ २ ॥ ० ॥

ननु "आपोऽबुबन्" (इात०ब्रा० १.१.३.) इत्यादिवचनमचेतनाना व वक्तृत्व विक्तः । तच्च, आपो व वक्त्यो न भवन्ति, अचेतनत्वादित्यादियुक्तिविरुद्धम् । तस्माद् वेदवचोऽपि क्वचिवयुक्तार्थवादित्वा (दमानित्यत्व आह – "अभिमानिव्यपदेशस्तु विशेषानुगतिन्याम्" (२ १ ६ ) इत्यिधकरणम् । "देवतावचनान्द्वाऽपो वदन्तीत्यादिना चचः। नायुक्तवादि" इति । तत्र ह्यभिमन्यमाना अचेतनरूषा आपो न वदन्तीत्युच्यन्ते । कुत ? तदिभमानिदेवतावचनात् । अस्य ध् पदस्यार्था उच्चतन्व – वेवतावक्तृत्व हि तद्वचनम्, देवतानामेव वक्तृत्वमिति हि विद्वद्वचनम्, देवताविषयं ह्यबादिशब्दैर्म्ख्यतो वचनिमत्यादिना विषयविभागन्यायेन निरूप्यमाणे सति 'युक्तार्थवादित्वावगमाद् वेदवचो नायुक्तार्थं विक्त । उक्तप्रकारेण निर्दोषत्वात् । "प्रावाणः प्लवन्ते" ( ) इत्यादावप्येवमेव व्रष्टव्यम् ।। ०।। ३।। ०।।

<sup>1</sup> तथाच सूत्रम् – "दुश्यते तु" (२.१ ५ ) इति । इदमपि नित्यत्वादित्युदित-प्रायम् । अधिकारे सति फलस्य नित्यत्वान्नियतत्वादिति । "नित्य नियतमेव च" इति ह्याभिद्यति ।

<sup>2</sup> वदन्तीति नोच्यन्त इत्यन्वय । किन्त्वभिमानिदेवता एव वदन्तीत्युच्यन्ते ।

<sup>3 &</sup>quot;वृश्यते च" इति द्वितीयसूत्रमिप देवतावचनादिति व्याख्यातम् । क्रीडा-व्यवहारादिशक्तिमतीना देवतानामेव वेदेषु वचनात् । तासा च वचन-सामर्थ्यदर्शनात् ।

१ "वेद इति" ख २ "स्वत इत्यावे -" क ख घ

३ "- मचेतनानामिप वक्तुत्वम्" ग ४ "आपो न वक्त्र्य, अचे - " क

५ "- वाचित्वा -" ग ६ "तस्य" ग

७ "-स्यार्थ उच्यते।" स ५ "उक्तार्थ-" क

"असदेवेदमग्र आसीत्" (ङन्दो० ३ १९ १) इत्यादावसत् कारणमुच्यते । प्रळये तावत् कार्यस्यासस्वात् कारणमप्यसद् भवितुमहित वस्तुत्वादित्यतः । आह — "असदित चेन्न प्रतिषेधमात्रत्वात्" (२.१ ६.) इत्यिधकरणम् । "असन्त्रेच कारणं दश्यते क्यचित्" इति । नैव क्वचित् देशे काले चासत् कारणं वेदैर्दृश्यते । नापि प्रत्यक्षेणानुमानेन वा । विपर्ययदर्शनात् । असत् कारणं न भवित, असस्वात् । पर्यापुत्रवित्यादिना निषिद्ध च । विमतं नासत्कारणकम्, कार्यत्वात् , घटवदिति वा । नह्यसत्कारणक किश्वत् कार्यं क्वापि दृष्टम् । विमतं नासत्कारणकम्, कार्यत्वात् , घटवदिति वा । नह्यसत्कारणक किश्वत् कार्यं क्वापि दृष्टम् । वेतनत्वेन अभावत्वप्रसङ्गात् ।

तर्ह्यमनस्कमेवासत् कारणमस्तु । नो चेत् जीव प्रधान वा भवतु । तेषामपि

पूर्ववादिनोऽभिमस विमतमकारणम्, असत्त्वात् प्रतिषेधमात्रत्वात्, धर्म्यात्मनाऽभावत्वनैयत्यात् । "धर्मिणोऽभावरूपत्व मात्रशब्देन विविक्षित्तम्" इति हि तत्त्वदीपिका। अत्र तु तत्त्वदीपिकाविदीत्या अत्यन्ता-सदेव कारणत्वेन पूर्वपक्षितम् । चित्रकादौ तु प्रागभावो ह्यसदिति व्यवक्ष्यतः । "सर्वधर्मरहितत्वस्यासद्वादिनाऽभ्युपगमात्" इति सन्याय-रत्नावळी चात्रात्यन्तासदेव कारणत्वेन पूर्वपक्षयति।

<sup>2</sup> अत एव च "तदसदेव सन्मनोऽकुरुत" इति श्रृति मनसि कुर्वन्नाह — नचात्यन्तासदित्यादि ।

<sup>3 &</sup>quot;नैव दृश्यत" इति वदता भगवता श्रुतिमूलत्वविरहात् परपक्षप्रापिता सर्वा अपि यक्तय श्रुतिविरोधभग्नसक्यय सर्वयाऽनुत्थानमेवार्हृन्तीति पराकृतप्राया एव । तथाच सुत्राणि— "अपीतौ तद्वत् प्रसङ्गादसमञ्जसम्" (२१६), "नतु दृष्टान्तभावात्" (२११०), "स्वपक्षदोषाच्च" (२१११), "तर्काप्रतिष्ठानादप्यत्ययाऽनुमेयमिति चेदेवमप्यनिर्मोक्ष-प्रसङ्ग" (२११२) इति । अत्र "नासतोऽदृष्टत्वात्" (२२२६) इत्युत्तरपादीयमप्यधिकरण "नैव दृश्यत" इति स्फुट कटाक्षितम् ।

१ "वस्तुत्वात् घटवदित्यत – " ख २ "कार्यत्वादिति वा" ग

३ "चेतनत्वे भावत्व - " क

युक्तेः । "अकस्माद्धीदमाविरासीत्" ' ( ) इत्यादेर्जगवाकस्मिकसत्त्वम्,¹ सत्त्वात्, ब्रह्मवत् । "जीवाद् भवन्ति भृतानि" ( ) इत्यादेर्जीवकर्तृकम्, कार्यत्वात्, घटवत् । "प्रधानाविदमुत्पन्नम्" ( ) इत्यादेर्जेतनकर्तृकम्, अचेतनत्वात्, दध्यादिवदित्याद्याः शिष्टापरिप्रहा अप्यत्र निराकृताः² । तथाच भाष्यार्था उच्यन्ते – अमनस्कमप्यसन्नैव कारणं प्रमाणैर्वृद्यते । "य सदोषः³ –" (काषायण०) इत्यादिश्रृतेर्जीवस्तु सदोषत्वादसन्नित्युच्यते । सोऽपि नैव स्वतः कारण ज्ञायते । अस्वातन्त्र्यानुभवात् । अचेतनमिष व नीचत्वेन निन्द्यत्वादसदिति गदितम् । तच्च जगतो निमित्तकारण न श्रूयते । यच्च पुनस्तैस्तैरीदृद्यमृत्प्रेक्ष्य-³ माण नानावस्तु तच्च असदभद्रम् । नह्यज्ञ'प्रलपित कारणमिति विद्वद्बुद्धौ

<sup>1</sup> न कस्मादिप कारणाद् यस्य सत्त्वम् । किन्तु? स्वत एव ।

<sup>2</sup> तथाच मूत्रम् — "एतेन शिष्टापरिग्रहा अपि व्यास्थाता" (२११३) तथाह्यत्र भाष्योदाहृता श्रुतय — "अकस्माद्धीदमाविरामीदकस्मात् तिष्ठत्यकस्माल्लयमभ्युपैति" इति, "प्रधानादिदमृत्पन्न प्रधानमधितिष्ठति । प्रधाने लयसभ्येति नह्यन्यत् कारण मतम्" इति, "जीवाद् भवन्ति भूतानि जीवे तिष्ठन्त्यचश्वला । जीवे तु लयमृच्छन्ति न जीवात् कारण परम्" इति च ।

<sup>3 &</sup>quot;अथ य सदोष साञ्जन सजिन स जीव" इत्यानुपूर्वी । "स्वपक्ष-दोषाच्च" (२१३०) इति सूत्रभाष्ये समुद्धृता श्रुतिरियम् ।

१ " – रासीदकस्मात् तिष्ठति" इत्या – " ख.

२ "अचेतनोऽपि" क ख

३ "पुनस्तैस्तैरुत्प्रेक्ष्य – " क

४ "नह्यसत्प्रल – "गः

प्रतोयते । पूर्ववादोक्तहेतवश्च । सर्वे कालात्ययापदिष्टा । प्रतिसाधन च प्रत्येक समस्ति । असदादिकमजगत्कारणम्, अस्वेच्छाधीनत्वात् । जीवप्रवानादि-विदित्यादि । अपिष, 'विमतम्नाकस्मिकसत्त्वम्, कार्यत्वात्, घटादिवत्; विमतमजीवकर्तृकम्,' घटाद्यितिरिक्तकार्यत्वात्, वु खविशोषवत्, विमत भावेतनमुख्यकर्तृकम्, अतिश्लिमत्त्वात्, इच्छादिवदित्यादिक च प्रतिसाधन बोद्धव्यम् । श्रुत्यादिम्लत्वात् ।

ं एव चेवसवाविश्वतीमां का गतिरित्यत आह — "असः ज्ञीवप्रधानादिशब्दा प्रह्मेंच नापरम् । चदन्ति कारणत्वेन क्वापि" इति । असवाविवाविभिः एपन्यस्तश्रृतिषु पठघमाना असज्जीवप्रधानादिशब्दाः सर्वेऽपि विष्ण्वाख्यमेकं ब्रह्मेंच कारणत्वेन वदन्ति । अपर तैरुत्येक्षितमसदादिक कारणत्वेन न वदन्ति । सर्वमानिवरोधोक्तेः । तथाऽपि वविव्वविरोधे मुख्यार्थानन्तरममुख्यमपि लोकरूढं यथायोग्यधर्मेण वदन्ति । तवेतत् "कारणत्वेन" इति विद्योषणसामर्थ्यादय-गम्यते । व्यक्तिशब्दस्वसच्छब्दप्रहणाद् गृहीतः । आदिशब्दात् — "कर्मेव देहं वैविकं मानुषं वा —" ( ) इत्यादिवावयगताः कर्मादिशब्दाक्च ब्रह्मैव परमं कारण वदन्ति । अन्यस्यामुख्यत्वात् ॥ ० ॥ ४ ॥ ० ॥

असज्जीवेत्यादिभाष्येण पूर्वाध्यायोक्त विस्मृत्य पृच्छतस्तदेव स्फोरयती-त्याह – एविमत्यादि ।

<sup>2 &</sup>quot;अक , न कोऽपि, सर्वतो विलक्षण इत्यर्थ " इति तत्त्वदीपिका ।

१ "हेतवश्च काला - " क.

२ "अस्बेच्छानियतत्वात्" ग.

३ " - प्रधानवदित्यादि" ग.

४ "विमतमनाकस्मिक सत्, कार्यत्वात्, पटादिवत्; विमतम्" ग

**५ न जीवकर्तृंकम्" ग** 

६ "विमतमनचेतन - " घ.

"भोक्त्रापत्तेरविभागश्चेत् स्यात्लोकवत्" (२.१ १४ ) इति सुत्रम् । "पूर्णगुण " इति । सुखदुःखादिभोक्तुर्जीवस्य स्वातन्त्र्यादिगुणराहित्यादेव हि कारणत्व निषद्धम् । परस्यापि तदेकीभावोक्तेः कारणत्वासम्भव इति चेत्, न । स्थानाद्य-भेदवचनेऽपि लोकवत् स्वरूपभेदोपपत्तेः । अतः सृष्ट्यादिषु कारणभूतेः स्वातन्त्र्यसार्वज्ञयादिभिः स्रष्टूत्वादिभिश्च प्रत्येकमिष पूर्णेर्गुणैः पूर्णतमो नारायण इति न तत्कारणत्वे किश्चद् विरोधः ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

"तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः" (२.१.१५.) इत्यधिकरणम् । "हृदि." इति । यद्यपि तत्तत्त्रवर्तन 'स्वातन्त्र्यसार्वज्ञघादिप्रकृष्टगुणविशिष्ट एव सृष्टचादौ निमित्तमिष्टः । तथाऽपि तत्तत्कार्यंकरत्वाद्य 'नन्याधीनगुणयुङ नानासाधनमेव तिन्नवीहकमिति न मन्तव्यम् । किन्तु? तत्तत्कार्यंकरत्वाद्यगणितगुणगणपिर-पूर्णत्वेन निर्वाहकोऽपि हरिरेव सुश्रुत । अतिन्नयतस्य द्वव्यादेः साधनस्य सर्वत्रानुपलम्यत्वात् ।। ० ।। ६ ।। ० ।।

<sup>1</sup> एतेन पूर्णगुण इत्यत्राप्यावर्तनीयम् । स्वातन्त्र्यादिगुणपूर्णं इति । "परतन्त्रो ह्यपेक्षेत स्वतन्त्र किमपेक्षते" इति ह्युक्तम् । हिरिरिति विशेष्यपदेनैतामिष श्रुति स्मारयति – "असत्यमाहुर्णगदेतदज्ञा शक्ति हरेयें न विदु परा हिं" इति । तथाच हरिरेवेति सावधारणत्वादस्य तदन्यसाधानाभाव "भावे चोषलब्धे" (२११६) इति सूत्रित स्वितो भवति । हरिरिति च श्रुतिस्कोरणेन तदधीनसाधनसङ्कावसूचनात् "सत्त्वाच्चावरस्य" (२११७) इति च गदिताशयम् । "नासदासीत्" इति च पूर्णगृणोऽन्यो नास्ती-त्युच्यते । पारतन्त्र्यादितरसाधनानाम् । तथाच सूत्रम् – "अमद्वचपदेशान्त्रोति चेन्न धर्मान्तरेण वाचयशेषात्" (२११९) इति । एव "युक्ते शब्दान्तराच्च" (२११९), "पटवच्च" (२१२०), "यथा प्राणादि" (२१२१) इत्यविष्टान्यप्यधिकरणसूत्राण्यनयैव दिशा सुतरामनुसन्ध्यानीति न बहु व्याघुष्यते ।

१ "- प्रवर्तमान -" क "- प्रवर्तके स्वा -" ख

२ "- करत्वादनन्या -" क

नन्वेवमपि जीवस्य स्वतः कर्तृ त्व स्वानुभवसिद्धमित्यत आह – "इतरव्यपदेवा-द्धिताकरणाविदोषप्रसिवतः" (२ १ २२.), "क्रत्स्नप्रसिर्फान्दययवत्वशब्दकोषो वा" (२ १.२७ ) इत्यिषकरणें । "स्वातन्त्र्यात्" इति । हरिरेव जीवेऽपि सर्वस्वातन्त्र्यात् तद्गतकार्योपसहरणादिगुणैः सुपूर्णः, निरंशत्वेऽप्येकदेशप्रवृत्ति-१ करत्वाद्याद्वर्यगुणपूर्णेक्च । जीवस्य तु स्वहिताकरणाविद्योषेरस्वातन्त्र्यदर्शनाद-कर्तत्वम् ।। ० ॥ ७ ॥ ८ ॥ ० ॥ ८ ॥

इंक्वरस्यापि ॰ सृष्टचादौ प्रयोजनाभावादकर्तृत्वमित्यत आह – "न प्रयोजन-वत्त्वात्" (२.१.३३ ) इत्यधिकरणम् "स्तर्येकर्तृत्वात्" इति । अल्पकर्तं णा हि लोके स्वप्रयोजनपरत्वात् तदभावे कर्तृत्वासम्भवः । आप्तकामतयाऽनिच्छो

<sup>1</sup> अत्रैव हृषीकेशतीर्थादिसम्मत प्राचीनपाठकम । "इतरव्यपदेशात् –" इत्यादि "देवादिवदिष लोके" (२१२६) इत्यन्त पश्चसूत्री एकमधिकरणम् । "कृत्स्नप्रसक्ति –" इत्यादि "निकरणलान्नेति चेत् तदुक्तम्" (२१३२) इत्यन्त षट् सूत्राण्यपरिमिति हे अधिकरणे । इतरव्यपदेशादित्येकमेन सूत्रमेकमधिकरणम् । अपरे च हे अधिकरणे इति तत्रैव निवक्षाभेदेन पक्षान्तरम् । प्राचीनानामय पन्या । ततोऽर्वाचीनैर्जयतीर्थादिभिस्त्वन्यथाऽप्यधिकरणमारचितम् । आनन्दमालाकृत्तु प्रतनमेव पन्थानमन्पपातिति स्फुटम् ।

<sup>2</sup> अत्र "स्वातन्त्र्यात् पूर्णंगुणो हिरि " इति वक्तव्यम् । तथाच सूत्रम् "अधिक तु भेदिनिर्देशात्" (२१२३) इति । स्वातन्त्र्यादेव कर्तृत्वमिति वदता जीवस्य तद्विपर्ययोऽपि कथित एव । तत्रापि सूत्रम्—"अश्मादिवच्च तदनुपपत्ति" (११२४) इति । "उपसहारदर्शनान्नेति चेत् क्षीरबद्धि" (२१२४) इति च । "देवादिवदिष लोके" (२१२६) इति च

१ "- देशवृत्ति -" क.

२ "ईशस्यापि" क ख घ

प्रयोजनाभावेऽपि कर्तृत्वमविरुद्धम् । अतदर्थत्वात् । आप्तकामत्वे च<sup>1</sup>कुत<sup>.</sup> कर्तृत्वं सुवचमिति चेत्, सुखोद्रेकनिमित्तादेव सर्वप्रवर्तनकर्तृत्वात्<sup>1</sup> ।। ० ।। ६ ।।

'वैषम्यनैर्वृण्ये न सापेक्षत्वात् तथा हि वर्शयित''<sup>2</sup> (२१.३५) इत्यघिकर-णार्थव्वतेनेव<sup>3</sup> सुगृहीतः । तथाहि – नच सर्वकर्तृत्वे वैषम्यादिदोषो विष्णोः झाङ्क्यः । गुणदोषादेरिंप सर्वस्य स्वयमेव कर्तृत्वात् । नह्यात्मिन दोषापादनेच्छा कस्यचिद<sup>3</sup> भवति ।। ० ।। १० ।। ० ।।

<sup>&</sup>quot;दृश्यत्वाद्युज्झित", "पूर्णंगुण" इत्यादिना बहुशो व्याख्यातम् । अय द्वितीयाधिकरणे "श्रुतेस्तु शव्दमूलत्वात्" (२१२८), "आत्मिन चैव विचित्राहच हि" (२१२६), "स्वपक्षदोषाच्च" (२१३०), "सर्वोपता च तद्दर्शनात्" (२१३१), "विकरणत्वान्नेति चेत् तदुक्तम्" (२१३२) इत्येतानि च सूत्राणि "पूर्णंगुण" इति व्याख्यातानि । विरुद्धतया प्रतीयमानैरपि विचित्रै जीवेऽमम्भावितै सर्वेरप्यपाणिपाद-त्वादिभि गुणै पूर्णं इति सर्वोपसग्रहात् ।

<sup>1</sup> तथाच सूत्रम् - "लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्" (२१३४) इति ।

<sup>2 &</sup>quot;वैषम्यनैर्घृष्ये न सापेक्षत्वात् —" इति सूत्रमारभ्य आपादान्त पठितानि — "न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वात्"(२१३६), "उपपद्यते चाप्युप-लभ्यते च" (२१३७), "सर्ववर्मोपपत्तेरुच" (२१३६) इत्यन्तानि चत्वारि सूत्राण्येकमधिकरणमिति प्राचीनाना मतमनुसृत्येदमुदितम् । अन्त्यमेक सूत्र पथगधिकरणमिति तु जयतीर्थादय । अधिकरणार्थं स्फुट ।

१ "- कामत्वेन कुत "ग.

२ "-- णार्थक्च तेनैव" क ख

३ ''कस्यापि सम्भवति'' ग.

पावार्थं निगमयति — "नायुक्त तद् चटेच्छूित" इति । उक्तमार्गेण निरूप्यमाणे सति युक्तियुक्तार्थवादिनी श्रुतिरिति यत् तत् तस्मादयुक्तार्थं सा न बदेत् । अतो ये ते विष्णो. श्रुत्युदितानन्तगुणा. प्रथमाध्यायसाधितास्तेषां न कदिचद् युक्तिविरोध इत्यर्थं ॥ ०॥ ०॥ ०॥

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया द्वितीयाध्यायस्य प्रथम पाद

## ।। द्वितीयाध्यायस्य द्वितीय पादः ।।

డు। <sup>1</sup>नारायणपरायणस्य स्वसमयस्य परसमयविरोधमाशङ्क्र्य परिहरत्यस्मिन् पाटे ।

"रचनानुषपत्तेश्च नाऽनुमानम्" (२२.१.) इत्यारभ्य "उत्पत्यसम्भवात्" (२.२.४२.) इत्यन्तानि पावाधिकरणानि व्याल्याति – "भ्रान्तिमूळतया सर्वसमयानामयुक्तितः । न तद्विरोधाद् वचनं वैदिकं राङ्कयतां ब्रजेत्" इति । साङ्खयपूर्वकाः शाक्तेषयर्पन्ताः परकीयसमया सर्वेऽपि भ्रान्ति-मूलतया वर्तन्ते । यतो न युक्तिमुलाः श्रुतिमुलाः व लक्ष्यन्ते । अतस्तिहिरोधेऽपि

वितीयपादे तावदयमधिकरणक्रम । निरीश्वर साङ्ख्य विन्ध्यमूल प्रथमाधिकरणेन निरस्यते। सेश्वरस्तु पतञ्जिलमूल द्वितीयेन। साङ्ख्याव्यत्मस्यमेनोपस्थापिते सेश्वरे निरस्ते निरीश्वरत्वसाम्येनोपस्थापितो लोका-यत्तत्तृतीयेन निरासि । पुनरिष द्वाम्या चतुर्थपञ्चमाभ्या साङ्ख्यावेव द्विविष्ठी, पुरुषोपसर्जनप्रश्वनितृत्ववादी, प्रक्रत्युपसर्जनपुरुषकर्तृत्ववादी विविष्ठी, पुरुषोपसर्जनप्रश्वकर्तृत्ववादी चेति । तत्तश्च वैशेषिकसमय षष्ठेन । तत्तश्चर्त्वविष्ठेषु वौद्धेषु वैभाषिका सौत्रात्तिकाश्च सप्तमेन, माध्यमिका अष्ट्यमेन, वैज्ञानस्वभित्त निरुपत्व साह्यस्ता. । दशमेन चाधिकरणेन स्याद्वादी जैन प्रत्यक्षेपि । पाशुपत शाक्तश्चित्वादश्चाम्यामिति । तदेव द्वादशस्विषकरणेषु निरूपित-युक्तिनिकुरम्बे. श्रुतिकदम्बसावलम्बे साङ्ख्यादिशाक्तयान्तसर्वसमयावनामप्रिक्ततो वैदिकवचनाना प्रामाण्य निरावाधिमित सर्वपादसार-मत्राद्वार्यपाद स्लोके सञ्जग्रन्थत्याह् – नारायणेत्यादिना ।

१ "- रभ्य "असम्भवात्" इत्यन्तानि" क ख

२ "- मुला लक्ष्यन्ते" क ख

वदगत वेदानुकूल स्मृतिगत वा वचनं प्रमाणविरुद्धमिति न शङ्क्रयम् । तेषामनुसाभासत्वेन प्रामाण्यानुषपत्तेः । वैदिकवचनस्योत्तममानत्वोक्त्या च तदन्तरविरोधाभावोऽवसीयते ।। ० ।। १-१२ ।। ० ।। ० ।।

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैवित्रमार्यदासकृतावानन्दमालाया द्वितीयाच्यायस्य द्वितीय पाद

१ "शङ्कचम् । आभास –" क.

## ।। द्वितीयाव्यायस्य तृतीयः पादः ।।

अं। जीवजडजनार्दनेषु<sup>1</sup> श्रुतीना परस्परिवरोधं परिहरत्यस्मिन् पादे । स्वसमयेऽपि पूर्वापरार्थविरोधस्य परिहरणीयत्वात् ।

"न विषयवश्रतेः" (२.३ १.), "एतेन मातरिश्वा व्याख्यातः" (२.३ ६.), "तेजोऽतस्तथा ह्याह्" (२.३.१०.), "आप" (२.३ ११), "पृथिव्यधिकार- रूपशब्दान्तराविस्यः" (२.३.१२.), "जोऽत एव" (२.३.१६.) इत्येतानि तत्तद्वस्तूत्पस्यधिकरणानि व्याख्याति – "आकाशादि समस्त च तज्जम्" इति । अव्याकृतव्याकृताकाशा विकं समस्तमपि पुरस्तात् प्रस्तुताद् विष्णोरेव जातम् । सुक्ष्मत्वेन प्रकाशमानाः प्रकृतिपृष्यकालवेदाश्चा अकाश-

<sup>1</sup> अल्पाच्तरत्वाज्जीवजडयोस्तयोरभ्यहितत्वाच्च जीवस्य पूर्वनिर्देश ।

<sup>2 &</sup>quot;न वियत् —" इत्यादीनि सप्त सूत्राणि प्रथममधिकरणम् । "एतेन —" इत्येक द्वितीयम् । "तेजोऽत —" इत्येक चतुर्थम् । "आप ' इत्येक पञ्चमम् । "पृथिवी —" इत्याद्येक षण्ठम् । "ज्ञोऽत एव" इत्येक दशमम् । एतान्यत्र व्याख्यायन्ते । तृतीय सप्तमाष्टमनवमानि चोपरितनभाष्येणानुपदमेव ।

उ एतेनानुत्पत्तिवचनानामव्याकृताकाशविषयत्वमिति न्यायविवरणमिप प्रौढि-बादेन प्रवृत्तमित्युदित भवति । "पराधीनविशेषवत्त्वमात्रविषयत्व चेति व्यवस्था" इति तत्रैव स्फटवचनात ।

<sup>4</sup> तदिसमानिनो देवाच्च । तथाझ्मनुव्याख्यानम् — "प्रकृति पुरुष कालो (देवा)वेदास्तदिसमानिन । महदाद्याच्च जायन्ते" (२३१) इति । "प्रकृति पुरुष कालस्त्रय एते विभागत । चतुर्थस्तु महान् प्रोक्त पृथ्व-

१ "अव्याकृताकाशा - " ग

२ "-दि समस्त-" ख

३ "विष्णोर्जातम" क

शब्देन यथायोग संगृह्यन्ते । आदिशब्देन महदाद्या वाय्वाद्याश्चोच्यन्ते । सर्वेषामपि पराधीनविशेषाख्योत्पत्तिसम्भवात् । अत एवाऽकाशाद्यभिमानि-देवतात्त्वाऽकाशादिशब्दैर्गृहीताः ।

नच नित्यत्वान्यथानुपपत्याऽनुत्पत्तिमत्त्व प्रकृत्यादेः शङ्क्ष्यम् । सर्वसृष्टिप्रतिज्ञान्यथानुपपत्त्या नित्यस्यापि नारायणाद् विवक्षितविशेषावाप्तिमात्रेण कननं श्रुतम्, अविशेषादिति व वक्तुम् "समस्त च" इति विशेषणम् । चशब्दाद् भौतिक च तत एव अलाम् ॥०॥ १ ॥ २ ॥०॥ १ ॥ ६ ॥०॥ १ ॥ ।

"तबभिध्यानादेव तु तल्लिङ्गात् सः" (२.३१३), <sup>2</sup>"विपर्ययेण तु कमोऽत उपपद्यते च"(२.३.१४.)इत्यधिकरणे।"तेनैच छीयते" इति। यतो विष्णोरे-

माऽहकृतिर्मता। तिद्वभागेन जायन्त आकाशाद्या पृथक् पृथक्" (२३७) इति च भाष्ये। "प्रकृति पृरुष काल इति श्रीभृदुर्गा" इति तत्त्वदीपिका।

<sup>1</sup> समस्त च तज्जमिति "इद सर्वमसृज्त" इति श्रुतिमर्थतो गृह्णाति । तेन तस्या श्रुतौ श्रुताया सर्वसृष्टिप्रतिज्ञाया हानि "प्रतिज्ञाहानिष्ट्यतिरेका- च्छब्देम्य" (२३६) इति सूत्रामिप्रेताऽपि व्यास्थाता भवति । एतेन "अस्ति तु" (२३२), "गौण्यसम्भवात्" (२३३), "शब्दाच्च" (२३४), "स्याच्चैकस्य ब्रह्मशब्दवत्" (२३५), "यावद्विकार तु विभागो लोकवत्" (२३७) इत्यवशिष्टान्यपि प्रथमाधिकरणसूत्राणि यथासम्भव सूचितार्थानि ।

<sup>2 &</sup>quot;तविभिध्यानादेव –" इत्येक सूत्र सप्तमभिष्ठकरणम् । "विपर्ययेण –" इत्यादि त्रीणि सूत्राण्यष्टममिषकरणम् । अय भाष्यपक्ष । न्यायविवरण-पक्षे तु "अन्तरा विज्ञानमनसी क्रमेण तिल्लङ्गादिति चेन्नाविशेषात्" (२३१४), "चराचरव्यपाश्रयस्तु स्यात् तद्वचपदेशो भाक्तस्तद्भाव-भावित्वात्" (२.३१६) इति द्वे सूत्रे अधिकरणान्तरम् । तदनुसारेण च टीकान्तरप्रवृत्ति ।

१ " - वाप्तिजननम्" क २ "अविरोधादिति" - घ

३ "एव जातम्" क ख घ.

तत् भ समस्तं जातमित्युक्त तेनैव भगवता तल्लीयते, तस्मिन्नेव चेति शेषः । नान्येन । तेनैव तु १ हरिणाऽनादिरिप ससारो लीयते । किमु सादिरित्यर्थः । सोऽयं लयकमः सृष्टिकमाड् विपर्ययेण भवति । तथाहि – यच्छाखागतवाक्येन "इद कमाडुत्पद्यते – <sup>17</sup> (भाल्लवेय०) इत्युक्तं तेनैव तद्गतवाक्येनैव व्युत्कमा-ल्लीयत इत्युच्यते शाखान्तरानन्वेषणेऽपि ॥ ०॥ ७॥ ८॥ ०॥

आकाशादिवदीशस्यापि केनचिद्धत्पत्तिलयौ <sup>3</sup>स्यातामित्यत आह — <sup>24</sup>असम्भ-बस्तु सतोऽनुपपत्तेः" (२.३ १.), "नाऽत्मा(ऽ)श्रुतेनित्यत्वाच्च ताभ्य." (२.३.१७.) इत्यघिकरणे। "सोऽनुत्पत्तिस्त्रयः" इति । स सर्वेदवरो विष्णु. सर्वथाऽप्युत्पत्तिलयर्वाजतः । सर्वप्रकारेणाप्यसम्भवात् । तथाहि न न तावद् दथ्यादिवदीववरस्य पूर्वशब्दविलोपलक्षणं जन्माम्युपगन्तुं पार्यते । तद्वदनि-वर्त्यान्ययाभावस्याभावात् । सर्वदा सर्वरूपेषु सर्वशब्दवाच्यत्वाच्च । नच

<sup>1 &</sup>quot;अत एव हि परादिद कमादुत्पद्यते कमाद् विलीयते" इति भाल्लवय-शाखावचनिमिति भाष्ये स्थितम् । तैनैव तच्छाखागतेनैव वाक्येन व्युत्कमा-ल्लीयते । तथाहि तद्वचनम् – "कर्ता प्राणादिकस्यास्य इन्ता भूम्यादिकस्य च । य कमाद् व्युत्कमाच्चैव स हरि पर उच्यते" इति । व्युत्कमोऽपि हि कम एव ।

<sup>2 &</sup>quot;असम्भव —" इति सूत्र तृतीयमधिकरणम् । "नाऽत्मा —" इति नवमम् । तथाचाऽदित दशाप्यधिकरणानि सगृहीतानि भवन्ति ।

<sup>3</sup> तदेतत् सर्वमवगम्यते भगवत्पादवचनेनैव — "पूर्वशब्दविलोपश्च यदि जन्म —" (अनु०२३.२१), "पराधीनविशेषाप्तिरनिवर्त्यान्यथाभव । क्षीरादिवद् विकार स्यात्" (१४ ५६), "साक्षाद् भूतस्य चोद्भव" (११२०६), "विकार एव जनन पुरुषे तिद्वशेषणम्" (भा०२३६) इत्यादिना ।

१ "विष्णोरेव तत्" क.

२ "हि" ख. घ

३ "स्याताम् – "असम्भवस्त् – " ख

भूताद्यन्तित्यत्ववत् साक्षादुद्भव । अप्राक्ततत्वात्, नित्यत्वाच्च । नापि प्रघानवत् परिणामः । वस्त्वन्तरोत्पत्तावनुपादानत्वात्, निमित्तत्वात्, चेतनत्वाच्च । नच जीववद् विकारवस्त्वभिमानः । नित्यमुक्तत्वात् । अस्तु र्तीह रमावत् पराघीनः किच्च् विकारवस्त्वभिमानः । तित्यमुक्तत्वात् । अस्तु र्तीह रमावत् पराघीनः किच्च् विकाषः , नित्यमुक्तत्वेऽपि तत्तसम्भवादिति चेत्, मैवम् । पूणस्वातन्त्र्यात्, सर्वनियन्तृत्वा (च्च । न ता १)वदस्वाधीन किच्चित् कर्मादिकमुत्पस्यादौ कारणं समस्ति निमित्तमुपादान वा । तत्र प्रमाणाभावात् । पुण्यादेः प्रक्रत्यादेश्च भगवान् स्वयमेव हि साक्षान्निमित्तम् ।

नच विष्णोरुत्पत्तिलयोक्ति कुत्रचिदाशङ्कनीया । तत्र हि "अजायमानो बहुषा विजायते र" (तै० आ० ३.१३.), "तमित्ति निलीन <sup>1</sup>. व्युत्तिष्ठते –" ( ) इत्यादिना पराधीनविद्योष <sup>3</sup>लक्षणेन <sup>४</sup> जन्मना पराध्यप्रवेदालक्षणेन <sup>५</sup> लयेन च विनैव सर्वेदवर्य <sup>६</sup>लक्षणया स्वेच्छ्या यदाकदाचिल्लोकदृष्ट्यपेक्षयाऽऽविभावितरोभावावेच तस्योच्येते । "अजायमान" इति जन्मप्रतिषेषात् । "व्युत्तिष्ठते" नहि <sup>9</sup> लीयत इत्यर्थाल्लयप्रतिषेषाच्च । युज्यते तस्य स्तम्भादि-वाऽविभावो <sup>2</sup> लोकजन्मविलक्षणः, तथैव तादृशस्तिरोभावरच । अधिक-शक्तित्वात् । तस्मात् "सोऽनुत्पत्तिलयः" इति सुष्ठूक्तम् ।। ० ॥ ३ ॥ ० ॥ ६॥ ०॥।।

<sup>1 &</sup>quot;स इद सर्वं विलाप्यान्तस्तमिस निलीनस्तद् विलाप्य ब्युत्तिष्ठते स इद सर्व विसुजित विस्थापयित प्रस्थापयत्याच्छादयित प्रकाशयित विमोचयत्येक एव" इति श्रृतिरिति भाष्ये स्थितम् ।

१ अत्र कोशेष्वक्षराणि गलितानि यथायोग सयोजितानि ।

२ "अजायमानो विजायते" घ

३ " - विशेषत्वलक्षणेन" ख घ

४ " - लक्षणजन्मना" ग

५ "- प्रवेशविशेषत्वलक्षणेन" क घ, "- प्रवेशत्वलक्षणेन" ख

६ "स्वैश्वर्य –" क

७ "नहि विली –" ग

८ "स्तम्भादाविर्भावो –" ग

'कर्ता शास्त्रायंवस्त्वात्" (२.३.३२.) इत्यधिकरणम् । "कर्ता जीवस्तद्वः सारः सद्ग" इति । शास्त्रे तावद् धर्माधर्मयोविधः प्रतिषेधरुच श्रूयते । नच तयोः कर्तारं संसारिणमधिकारिणमन्तरेण तत् सा (वधीय स्यात् । तस्माज्जीवोऽपि कर्ता । नच तावता विष्णोरेव सर्वकर्तृत्व-वचनिरोध शङ्कयेत । यतो जीवस्तस्य विष्णोवंशग मझेव कर्ता । नच सासार एव तथा । "स्त्रीभिवा —" (छन्दी० ८१२३) इत्यादिना सदा मुक्ताविष तद्वश मन्नेव सर्वान् भोगान् गच्छित प्राप्नोतीत्युक्ते । लोकेऽपि प्रत्यक्षत एव प्रवश्चनादियन्त्रचे परश्वाद्युपगमदर्शनात्, "अत्यात्ममेव लोक-मुपासीत" (वृह् ० ३४१४) इति श्रुतौ दर्शनाच्च तद्दत्त कर्तृत्व जीवेऽप्यस्तीति । अत एव च तस्य शक्तिविषयंयसमाध्यभावौ युज्येते । परवशस्त्वात् । यथा च तक्षजीव कारयितृत्वशा कर्ता च लक्ष्यते तथा सर्वोऽपि जीवो भगवद्दश कर्तिति युक्तम् । "न सन्ति यदुपेक्षया" (पैङ्गि०) इत्यादे । तत्येरकत्वस्य च जीवक्रतप्रयत्तापेक्षत्वान्न कोर्पि वोष ॥ ० ॥ १६॥ ० ॥ "उत्करित्यायातीनाम्" (२.३ १६.), "व्यतिरेको गन्धवत् तथाच दर्शयित" (२३२६), "अप्वितिरको गन्धवत् तथाच दर्शयित"

भाष्यवाक्येन मुखतोऽर्थतश्च व्याख्यातानि वेदितव्यानि । तथाहि - "स एतेनैव

१ ऐकचत्वारिश दशसूत्रमेकमिकरणम् । तथाच सूत्राणि — "विहारोप-देशात्" (२३३३), "उपादानात्" (२३३४), "व्यपदेशाच्च कियाया न चेन्निर्देशविषर्यय" (२३३४), "उपलब्धिवदिनयम" (२३३६), "शक्तिवपर्ययात्" (२३३७), "समाध्यभावाच्च" (२३३६), "यया च तक्षोभयया" (२३३०), "परात्तु तच्श्रुते" (२३४०), "कृतप्रयत्नापेक्षस्तु विहितप्रतिषेषावैयर्थ्यादिम्य " (२३. ४१) इति ।

१ "ससारिणमन्तरेण" ख

२ इत परम् ( ) एतिच्चह्मान्तर्गत सर्वोऽप्यश सर्वेत्रापि कोशेषु लुप्त । अध्येतृणा मध्येग्रन्थमध्ययनभङ्गो मा भूदिति तदनुसारेण कानिचन वाक्यान्यत्र ग्राथितानि सन्ति ।

स्वात्मना —" (पौप्यायण०) इत्यादिना जीव परमात्मवश एवेममम् च लोक गच्छित कर्म च कुरुत इत्यणुरेव । निह व्याप्तास्य गमनागमने श्रूयमाणे सम्भवत । सोऽय यहशग स परमात्मैन हि व्याप्ताः भिष्ठीयते । "जीव प्राणधारणे" इति धातुपाठात्, प्राणस्य च हृदयसद्यात्र जीवनपदेनैन हृदि स्थितत्वोक्तरे वस्थिति वैशेष्यात् चन्दनवदालोकवच्च प्रकाशव्याप्तिरात्त भाषितैव । "त यथा यथेववर प्रकुरुते" (शाण्डित्य ) इति श्रुतेस्नद्वशगा ग्वाहानो जीवादशा पृथग् गच्छिनित व्यतिरोकोऽपि व्याख्यात । नच प्रतिविम्बवैचिच्ये कारणाभाव । तदिधीन एव प्रतिविम्ब स्वाविद्याकर्मीदिवैचिच्यात् वैचिच्य गच्छतीत्युपपत्ते ।। ।। ११ ॥ १२ ॥ ० ॥ १८ ॥ ० ॥ १८ ॥ ० ॥

"पृथ्यगुपदेशात्" (२३२७) इत्यधिकरण तु "अन्यश्च जीवत " इति पूर्वभेव स्फुट व्याख्यातम् । अत्रापि तद्वशग इति कटाक्षयति ॥ ० ॥ १३ ॥ ० ॥ "अशो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्वमधीयत एके" (२३४२) इत्यधिकरणम् । तत्र प्रथमतो जीवस्वरूपिणपियकानि "आभास एवच" (२३४६) इत्यादीनि सूत्राणि व्याख्याति — "तदाभासः" इति । तत्प्रतिविध्वन्दाच्च नेत्वराभेदो जीवस्य । नच तावता "ब्रह्म दाशा" () इत्यादिविद्योग । यतस्तादृशा अभेदव्यवहारास्तदशत्वमेव भेदगर्भमनुमोदन्ते । "पृथन्पुपदेशात्" (२३३७) इति स्फुटवचनात् । प्रतिविध्वस्यान् दाशादीन् प्रतिविध्वत्व हि नामैक्य तत्र) विहितम्, स्वातन्त्र्याद्यंवयं वा । तस्मात् तदिष भेद एव प्रमाणम् ।

नन्वनयोर्भेद इति धर्मस्यैकत्वं धर्मिद्वित्व पर्यंनुयुंक्ते' । नह्येकधर्मेण धर्मित्व-मुभयोः साम्प्रतम् । तस्मादैक्यमेव जीवेदायोरिति । मैवम् । तत्र ह्येकवचनस्य समुदायार्थत्वाद् धर्मद्वयेनैव भेदिनावुदितौ । <sup>2</sup>उपवीतिनावितिवत्<sup>2</sup> ।

<sup>1</sup> पर्यनुयोग आक्षेप<sup>.</sup>।

<sup>2</sup> उपवीतमस्त्यनयोरिति हि विगृह्यते । नह्येकेनैवोपवीतेनोभावप्युपवीतिनौ । जात्याख्यान हि तत् । "जात्याख्यायामेकस्मिन् बहुवचनम् –" (१२

१ स्वातन्त्र्यादैक्यम्" क

२ " - वत् । व्यावहारिक " क , " - वत् । तत्र व्यावहारिक " ग

तिं व्यावहारिकः प्रातिभासिकदचेति भेदद्वयमभिषीयते ते नापरमिति चेत्; किमेतत् बाध्यम्, आहोस्विदवाध्यम् आद्ये नासीन्नास्ति न भविष्यतीति ज्ञानगम्यत्वात् सूत्रोदितभेदस्य प्रतिषेद्यो नाम दोषः प्रसज्येत । नायं दोषः पूर्वभतत्वादस्येति चेत्, किं तर्ह्यस्य प्रतिषेधा नाम दोषः प्रसज्येत । नायं दोषः पूर्वभतत्वादस्येति चेत्, किं तर्ह्यस्य प्रतिषेधकम् उत्तरसूत्रमिति चेत्, तस्यापि तदुत्तर तथेत्यनवस्था । विपर्ययो वा किं न स्यात्? निहं यित्कि वेत् , तदय्यवादः । महोकि वित्वक्षसूत्राणा सिद्धान्तसूत्र निषेधकमित्येव बूम इति चेत्, तदय्यवादः । नहोकमिपि सूत्रं वस्त्र प्रवृत्ते प्रदेशस्त्र निष्ठेषकमित्येव बूम इति चेत्, तदय्यवादः । नहोकमिपि सूत्रं वस्त्र प्रवृत्ते वहिन ।

ሂሩ ) इति पाणिनिसूत्रे बहुवचनमिति न वक्तव्यम् । द्वयोश्च वचन भवति । जात्याख्यायामेकवचने द्विवचने च द्वयोर्बहूना च वचन भवतीत्येतावद् वक्तव्यम् । अत एव स्तनौ स्त्रीणामिति च युक्तम् ।

<sup>1</sup> अनवस्थेत्यव्यवस्था । सर्वसूत्राणामुत्तरोत्तर प्रतिषेघात् सर्वोऽिए सूत्रार्थं पूर्वमतम्, असूत्रित च यत्कि श्वित् सिद्धान्त इति महतीयमव्यवस्थाया काष्ठा । अथवा सर्वसूत्राणामेव प्रतिषेषे सिद्धान्तस्थानवस्थानमेव स्यादिति व्यास्थेयम् । तत्त्ववीपिकाक्कदप्याह — "नच विवेचकमनालोच्य पूर्वोत्तर-मतभेदकल्पना विपश्चिता चेतिस चमत्कारमाविष्करोति । नचातिसरम्भेण पूर्वपक्षीकृतमप्रतिवचनेन निरसित् शक्यते । नचोत्सृत्र सिद्धान्तप्रतिपाधना-मिति वाच्यम् । असूत्रितस्यासिद्धान्तत्वात् । सूत्रेषु निरस्यपक्षोपत्यास उत्सूत्र चोत्पेक्षणीयस्तत्रतत्रत्र सिद्धान्तत्वात् । सूत्रेषु निरस्यपक्षोपत्यास उत्सूत्र चोत्पेक्षणीयस्तत्रतत्रत्र सिद्धान्त सृत्रविष्ठद्व इति न सञ्जनसमाजे भ्राजते" (पृ० २४४) इति । "सूत्रेषु येषु सर्वेऽिप निणया समुदीरिता" इति चामाच्ये स्कान्वचनम् । "निणयायैव यत् प्रोक्त ब्रह्मसूत्र तु विष्णुना । व्यासक्ष्णेण तद् याह्य तत्रोक्ता सर्वनिणया । तस्मात् सुत्रार्थमागृह्य कर्तव्य सर्वनिण्या" इति चामुव्यास्थाने भविष्यत्पर्ववचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;असर्विति चेन्न —" (२१६) इत्यादावशत पूर्वमतानुवाददर्शनात् समग्रमित्याह । तदेव विव्रियते यत्रक्वचिद् यै कैरिचत् पदविशेषैरिति ।

१ " – मभिषीयेत" ख

२ "आद्ये नास्तिनाऽसीच्र भवि –" ग

३ "समग्रपूर्वमता - " क

प्रत्येकमिष सिद्धान्तपरत्वात् । पूर्वमतानुवावस्तु यत्रक्वचित् ये कैश्चित् पद-विशेषेरेव सुकरः । अतो नात्र सूत्र सूत्रान्तर प्रतिषेषति । नच जीवेशयोरभेदः कुत्रापि सूत्रित । अतः सूत्रितभेदस्य पूर्वमतत्वासम्भवाद् बाध्यत्वाङ्गीकारो न सञ्जाषदीति । उक्तदोषप्रसङ्गात् । चरमे जीवादीशस्य, ईशाज्जीवस्येति भेवद्वयं पारमाथिकमेव तेनाप्यङ्गीकृतमिति कि निष्ठक्रस्

अपिच, जीवजडप्रतियोगिक ईशभेद., ईशजडप्रतियोगिको जीवभेद, जीवेश-प्रतियोगिको जडभेद', पुनश्च जीवानामन्योन्यप्रतियोगिकः, जडानाञ्च तादृशः, एव पश्वविधो भेदः "पृथक् –" इति सुत्रितोऽत्राप्यभिप्रयते। "अन्यश्च जीवतः" इति विस्पष्टोक्तेरेवात्र पुनर्सृखतोऽनुक्तिः। तत्रेशभेद वाचकोऽन्य-शब्दश्चर्तुविधसमुच्चयार्थश्चशब्दः।

कुतस्तिहि सोऽय भेदो भाष्ये°न पश्चघा प्रणश्चित इति चेत्, प्रपश्चित एव हि मुखतोऽर्थतो वा तत्रापि। तथाहि – ²"भिन्नोऽचिन्त्य " इतीशभेद <sup>३</sup>। "भिन्न

गी जीवजडप्रतियोगिकस्येशभेदस्य वाचकोऽन्यशब्द । ननु अन्यश्च जीवत इति श्रूयते? श्रूयताम् । कि हीनम्? ननु प्रतिज्ञैव हीना । का हि सा या किलाहीयत? जीवजडप्रतियोगिकस्येत्येषा । कथम्? जीवत इति जीव-प्रतियोगिकस्यैवेशभेदस्य बोधात् । अवोधोऽयम् । यतश्चकारोऽपि श्रूयते जीवतश्च जडतश्चान्य इति । ननु चकारो गत । क्व भो ? चतुविध-भेदसमुच्चये । निह् गत एव । तत्रापि गत । अत्राप्यस्ति । नन्वय देहत्य। दीपो निक्षिप्त । अन्यश्चेत्याह । तेन चतुविध भेद समुच्चिनोति । जीवतश्चेत्याह । तेन जड च समुच्चिनोति । सोऽय चकारस्य स्वभाव , यदय विचिन्वन् समुच्चिनोति ययमिह समुच्चिनुयामहमिति ।

<sup>2</sup> तथाहि भाष्यम् (२३२८) – "भिन्नोऽचिन्त्य परमो जीवसङ्कात् पूर्णं परो जीवसङ्को ह्यपूर्णं । यतस्त्वसौ नित्यमुक्तो ह्यय च बन्धान्मोक्ष तत एवाभिवाञ्छेदिति सोपपत्तिककौशिकश्रुतेभिन्न एव जीव" इति ।

१ "तत्र भेद – " ग

२ "भाष्ये प>चधान प्रप –" ख

३ " - तीशभेद । "जीवसङ्घा - " ग.

एव जीवः'' इति जीवभेदः । "जीवसङ्घात्" इति मिथस्तद्भेदः । 'बन्धात्" इति व्यधिकरणोक्तेर्वन्थकजडभेदस्यार्थादवगमः । बन्धकस्य लिङ्गद्दारीरस्य प्रतिचेतन विद्यमानत्वाज्जडानामन्योन्यभेदश्चार्थात् सिद्धः । निहं पूर्वीपरकालेषु मुच्यमानाना तदातदा अज्यमान लिङ्गद्दारीरमेकमेवेति समञ्जसम् । नच भाष्याख्यशास्त्रे तात्पर्यार्थी नैतावानस्तीति शङ्क्ष्यम् । तदेकदेशसम्बद्धे प्रकरणे । श्रृतिमुखत एव भेदपश्चकस्योपन्यस्तत्वात् । तस्मादत्यर्थविस्तरे भाष्याख्ये महाशस्त्रे प्रपश्चितोऽय भेदप्रपश्चः सत्य एव सम्मतः सन्नत्रापि सगृह्यत इत्यनवद्यम् ।

जगद्भेदस्य सत्यत्वेऽपि धर्मत्वात् फलझ्यामत्ववद् विनाशसिद्धचा रक्तत्ववदभेवः कुतो न भविष्यतीति चेत्, भेदस्यैव कमुकत्वादिवद् यावदाश्रयमावित्वादिवनाञ-सिद्धेः । तथाऽप्याश्रयनाशे नाशः स्यादिति चेत्, सत्यमनित्याश्रयाणां कमुकत्वा-दीनाम् । नित्याश्रयस्य भेदस्य ब्रह्मात्वादिवदिवनाञ एवेति नेष्टहानिः ।

नन् ब्रह्मव्यतिरिक्तस्योत्पत्तिलयोक्तेर्जीवजङभेदस्याऽश्रयनाशाद् ब्रह्मभेदस्य प्रतियोगिनाशादिति सर्वभेदिवनाशाद् ब्रह्मभवस्त्ववरोषः स्वयमेव सिद्धचतीति च माऽतिशङ्कि । जीवजङयोरिष यावद्ब्रह्मभावित्वेन नित्यत्वात् । तथाहि — अनाद्यनन्तकालीनं हि ब्रह्म सम्प्रतिपन्नम् । तद् यदा यस्मिन् काले तिष्ठित जीवोऽिष तदा सर्वदाऽप्याभासत एव । स्वयम्प्रकाशमानस्तिष्ठित नित्यस्वरूप इत्यर्षः? । नच जीवनाशो यत्रक्वापि श्रुत सूत्रितो वा । "अच्छेद्योऽप्यमदाह्योऽप्यमक्लेद्योऽशोष्य एव च" (भ०गी० २२४.) इति विपर्ययश्रवणात् । नित्यत्वेऽपि जीवस्य स्वदेहसंयोगवियोगास्ये जन्ममृती युज्येते, श्रूयेते च ।

<sup>1</sup> तत्त्वनिर्णयाख्ये ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् — "यावदात्मभावित्वाच्च न दोषस्तदृशैनात्" (२३२६) इति । चतुर्दश चेदमधिकरणमेकसूत्रम् । "नित्य परो नित्यो जीवोऽनित्या-स्तस्य धातवोऽत उत्पद्यते च न्नियते च विमुच्यते च" इति च श्रुतिरेत-मर्थमुपस्थापयित । "जीवो नित्यो धातुरस्य त्वनित्य" इति च भारते । एतेन भाष्ये 'तदा आभास' इत्यिष विग्रहण विवक्षित भवति ।

जडप्रकृतेरिंप नित्यत्वमवगम्यते । "सत्त्वाच्चावरस्य" (२.१.१७), "अपीतौ तद्वत्प्रसङ्गादसमञ्जसम्" (२१.६), "नतु दृष्टान्तभावात्" (२.१.१०.) इत्यावसूत्रश्रुतिस्मृतियुक्तिसामध्यांद् विकृतिसकृतिन्यां स्थूलत्वसूक्ष्मत्वापत्ती एव जन्ममरण(शब्दिते ।) अतो न ब्रह्ममात्रावशेषः कदाचिच्छङ्क्ष्यः । "नच नाश प्रयात्येष नचासौ आन्तिकित्पतः" ( ) इति भेदपःचकस्य सुस्थैर्य (मेवः हि स्थिरीकियते । नन् कश्चं तिहं पूर्वमनानन्दादिरूप पश्चादानन्दरूपो भवति । स्वरूपधर्माणा यावदाश्र्यभावित्वादिति? उच्यते । नहि पूर्वम-) विद्यमान सुखादिस्यरूप पश्चादुत्पद्यते । कि तिहं? यो जीव पूर्वं यदूपाभास आसीत् सुखादिरूपो दु.खादिरूपो मिश्रुरूपो वा स तु पश्चात् स्वसाधनपरिपाके तदूप एवाभिव्यज्यते ॥ यथैव बाल्ये पुरूप स्त्रीरूपो वा वर्तमान सन् यौवनेऽिंप तदूप एवाभिव्यज्यते तथैव स्वमोक्षेऽिप सम्भवात् ।।। ०।।

<sup>2</sup>अज्ञाधिकरणकोष पर्यवसाययन्× "प्रकाञादिवञ्चैव पर " (२ ३ ४५.) इत्यादीनि सूत्राणि व्याख्याति – "हरिः सर्वेरूपेष्वपि समः सदा" इति । ³हर्यज्ञाना

<sup>1</sup> तथाच पश्चवशाधिकरणे द्विसूत्रे सूत्रे — "पुस्त्वादिवत्त्वस्य सतोऽभिव्यक्ति-योगात्" (२३३०), "नित्योपलब्ध्यनुपलब्धिप्रसङ्गोऽन्यतरित्यमो वाज्यया" (२३३१) इति ।

<sup>2</sup> अशाधिकरणे सप्तवशे ताववष्टौ सूत्राणि । तत्र "अशो नाना —" (२३ ४२), "मन्त्रवर्णात्" (२३४२), "अपि स्मर्यते" (२३४४), "आभास एव च" इति चत्वारि सम्प्रति सगृद्धा भाषितानि । अवशिष्टानी-दानी व्याख्याति ।

<sup>3</sup> तथाच सूत्रे — "अनुज्ञापरिहारौ देहसम्बन्धाज्ज्योतिरादिवत्" (२३४७) इति, "असन्ततेश्चान्यतिकर " (२३४८) इति च ।

१ ( ) आवृत्यन्तर्गतानि कोशेषु गलिततया लुप्तान्यक्षराणि ।

२ ( ) एतावान् भाग कोशे लुप्त ।

३ " - व्यज्यते तथैव मोक्षेऽपि" क " - व्यज्यते तथैव स्वमोक्षेऽपि" ग

४ "पर्यवसाय प्रकाशादि - " क

जीवानां तदधीनत्वात् तवनुग्राह्यत्वादिकं युक्तम् । तदशोऽपि मस्त्यादिः परो न जीवसम इति मन्तव्यम् । किन्तु मत्त्यादिरूपी हरि कूर्मादिषु मूलरूपे च समः, मूलरूपो च हरिर्मत्त्यादिषु सम इत्येव वेवितव्यम् । तच्च साम्य नाम स्वातन्त्र्याद्यशेषगुणोशद्धनिर्दोषकरूपत्वेनैव स्थितिः । नतु सादृद्यमात्रम् । तथा सितं तैः सम इत्येव वक्तव्यत्वात् । नच मत्त्यादिरूपेण द्वैष्ठीभावकाले पुनरेकोभावकाले वा कदाचिदिप पारतन्त्र्यादिवैशिष्ट्येन विषमः शङ्कचोऽयमिति सदाकालं सम इत्युक्तम् । यथाच ¹हरिः सूर्यं अक्षिमानिनां भिन्नांश्चानामनुग्राह्-कोऽपि स्वमण्डलप्रकाशमानिषु व स्वरूपांशेषु सम एक एव, तथैवोपपत्तेः ।। ।। १ ।। १ ।। १ ।। १ ।। १ ।। १ ।। ।।

पादार्थनिगमनार्थंत्चाय सदाशन्दः । यदेतत् पादोक्त जगतो जन्मादि, विष्णो-रनुत्पत्त्यादि, जीवस्येशाघीनकर्तृत्वादि, तयोः पृथक्त्वादि चेति तत् तावत् केषुचिदेव पराख्यकालेषु तथा भवतु, न सर्वेष्वित मा भूच्छङ्का । अतीतानागता-नन्तपरपरम्पराख्यकालेषु ' सर्वेदाऽपि तथैव तद् भवति, नान्यथेत्यर्थः ॥०॥०॥

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादिवरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया द्वितीयाच्यायस्य तृतीय पाद

१ हरिरिति सूर्यस्यापि नाम भवित । तेन "ज्योतिरादिवत्" इति सूत्रखण्ड-व्याख्यानपरतया भाष्य सङ्गमयित – हिर सूर्य इत्यादि । एतेन "प्रका-शादिवक्रैव पर" (२३४४), "स्मरन्ति च" (२३४६) इति सूत्रे अपि गदिताभिप्राये । "भास्वान् विवस्वान हिरि" इत्यभिधानम् ।

१ "-दिक ह्याक्तम्" खघ

२ "इति वेदि - " क

३ "प्रकाशाभिमानिषु" ग

४ "स एक एव" ग

४ "काले सर्व" क ख घ

## ॥ द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थः वादः ॥

ॐ।। युक्तिसहिताभि १ श्रुतिर्भिवरोध श्रुतीनामपाकरोत्यस्मिन् पादे ।

"तथा प्राणाः" (२४१.), "तत्प्राक् श्रुतेक्च" (२४.४), "तत्प्र्वकत्वाद् वाचः" (२४.४), "श्रेष्ठक्च" (२.४.६.), "सञ्ज्ञामूर्तिक्वृष्तिस्तु त्रिवृत्कुवंत उपदेशात्" (२४.२१) इत्याद्यधिकरणानि व्याख्याति – "मुख्यप्राणाक्चेनिद्गयाणि देहक्चेव ततुःक्ववाः" इति । मुख्यप्राणादयः सर्वेऽपि तत एव सर्वेक्वराद् विष्णोक्ष्युविनो निर्णोयन्ते । उद्भवश्रुतियुक्तीनामेव बहुत्वादिना वलवन्त्वान्मुख्यार्थतोपपत्ते । अनादित्वश्रुतियुक्तीनामल्पत्वादिना दुर्बलत्वाद् गौणार्थत्वोपपत्तेक्व² ।

अत्र तावत् सर्वजन्तुनामिन्द्रियाणि मनोवाक्यूर्वाणि, तन्नियन्ता मुख्यप्राणश्च, <sup>3</sup>तेषामेर्तेभोगस्याऽयतन देहश्चेत्येतेषा विष्णोरेवो.दूव इति ह्युक्तम् । ये

<sup>1 &</sup>quot;तथा प्राणा" इत्यावीनि त्रीणि सुत्राणि प्रथममधिकरणम् । "तत्प्राक् —" इत्येक द्वितीयम् । "तत्प्र्वंकत्वात् —" इत्येक तृतीयम् । "श्रेष्ठरुच" इत्यादि षष्ठम् । द्वे च सुत्रे । "सञ्ज्ञामृति —" इत्यादि द्वादशमेक सुत्रम् । भाष्ये इन्द्रियाणीति प्राथमिकानि त्रीण्याधिकरणानि, मुख्यप्राण इति पष्ठम्, देहरुचैवेति मूर्तिक्लृप्त्या द्वादश च मुखतो व्याख्यातानीति तानि सुत्राणि मुखत पर्यग्रहीत् । आदिपदेन च चतुर्थपश्वमे, दशमैकादशे, त्रयोदश चाधिकरणान्युपसगृह्योरन् ।

<sup>2</sup> तथाहि सूत्रे — "गौण्यसम्भवात्" (२४२), "प्रतिज्ञानुपरोघाच्च" (२४३) इति । समस्त च तज्जमिति प्रतिज्ञानुपरोघ स्फुटमेवोक्त । 3 तेषा जन्तूनाम् । एतैरिन्द्रियै ।

१ "युक्तिसहितश्रुति —" ग

पुनरेतेवा विशेषा इष्यन्ते ते चात्र चशब्दास्या संगृह्यन्ते। तथाहि – श्रोत्रावि १-प्राणानामिदं विषयं प्रति द्रवणाविद्यियत्वम्¹, ज्ञानेद्वियत्वेन सप्तत्वम्, तेषामेव कर्मेन्द्रियसाहित्येन द्वादशत्वम्², स्वरूपतोऽणृत्वम्, प्रकाशतो व्याप्तत्वम्³ गणतो जीवाधीनत्वम्, मुख्यतो मुख्यप्राणाधीनत्वम्, परममुख्यतो विष्णवधीनत्वं च⁴, अथ मुख्यप्राणस्य त्वनिन्द्रियत्वम्, तसियन्तृत्वम्,

<sup>1</sup> तथाचैकादशमधिकरण व्याख्यातम् । तत्र हि त्रीणि सुत्राणि — " त इन्द्रियाणि तद्वचपदेशादन्यत्र श्रेष्ठात्" (२४१८), "भेदश्रुते" (२४ १६), वैलक्षण्याच्च" (२४२०) इति । तदेतदाह् — मुख्यप्राणश्चेन्द्रियाणि चेति । प्राणा इन्द्रियाणि मुख्यप्राणस्त्वनिन्द्रियमिति किलोक्त भवति । तथाहि भाप्ये पौत्रायणश्रुति — "अथेन्द्रियाणि प्राणा वा इन्द्रियाणि प्राणा हीद द्रवन्ति" इति । "प्राणो मुख्यस्त्वनिन्द्रियम्" इति च । "द्रवता होन्द्रियाणा च नियन्ता प्राण एकराट्" इति ।

<sup>2</sup> तथाच चतुर्यमधिकरण व्यास्थातम् । तत्र हि हे सूत्रे — "सप्त गतेर्विवशेषित-त्वाच्च" (२४६) इति, "हस्तादयम्नु स्थितेज्ञो नैवम" (२४७) इति च । "मप्त प्राणास्त्ववगते पश्च प्राणाद्य कर्मण । एव प्राणद्वादशकम्" इति भविष्यत्पर्यणि । तदेतदाह — इन्द्रियाणि चेति । ज्ञेथ प्रति द्रवणाद् यानीन्द्रियाणि सप्त, तानि च, कार्य प्रति द्रवणाद् यानीन्द्रियाणि पश्च, तानि चेति ।

<sup>3</sup> तथाच पश्चममधिकरण व्याख्यातम् । तत्रहि सुत्रम् — "अणवश्च" (२.४ ८) इति । अणवश्च वितताश्च प्राणा इति । तदेतदाह — इन्द्रियाणि चेति । अणुरवेनाभिमतानीन्द्रियाणि प्रकाशतो व्याततानि चेति पक्षान्तरे चशब्द । "च पादपूरणे पक्षान्तरे हेतौ" इत्यभिघानम् ।

<sup>4</sup> तथाच दशममधिकरण व्याख्यातम् । तत्र हि त्रीणि सूत्राणि — "ज्योति-राद्यघिष्ठान तु तदामननात्" (२४१४), "प्राणवता शब्दात्" (२४ १६), "तस्य च नित्यत्वात्" (२४१७) इति । तदेतदाह – मुख्यप्राण-

१ "श्रोत्रादीनामिदम्" – ख "श्रोत्रादीना प्राणाना –" ग घ

अन्तरणुत्वम्<sup>1</sup>, बहिर्महत्वं चेत्यादयः प्राणिवज्ञेषाः प्रथमचकारसंगृहीताः । अथ मासादेर्देहावयवस्य भौमत्वम्, लोहितादेराप्यत्वम्, मज्जादेस्तैजसत्वमित्यादयो<sup>2</sup> देहिविज्ञेषारचरमचकार<sup>3</sup>सगृहीता ।। ०।। १।। २।। ३।। ४।। ४।। ६।। ।। ०।। १०।। ११।। १२।। १३।। ०।।

<sup>3</sup>"पञ्चवृत्तिर्मनोवद् व्यपिदश्यते" (२४१३.), "अणुश्च" (२४१४)

ब्वेन्द्रियाणि इति । कारियता मुख्यप्राण करणानि वेन्द्रियाणीति । तदेव चकार करणत्व समुच्चिनोति । जीव प्राण परम प्रति वेति तस्य त्रैविच्य च स्वयमेव समाहरित । जन "तेषा नियामक प्राण" इति प्राण प्रति करणत्वमेकादशाधिकरणे गतम् । अष्टमे च — "ईशो ह्यासौ सर्वस्येशितच्यश्च परस्य" इति ।

- ग रतेन "पञ्चवृत्तिमैनोवद् व्यपदिरयते" (२४१३) इत्यष्टमम्, "अणुरुच" (२४१४) इति च नवम चाधिकरणमुपसगृहीतम् मुख्यप्राणरुचेति । पञ्चात्माऽपि प्राणस्तदुद्भव इत्येकोऽर्थ । अणुरुच महारुच प्राण इति हितीय । अत्र टीकाया प्राणस्य पञ्चवृत्तित्व तु "इत्यादय प्राणिवशेषा" इत्यादिशब्दगृहीतम् ।
- 2 एतेन त्रयोदशं चरममधिकरण व्यास्यातम् । तत्र हि हे पूत्रे "मासादि भौम यथाशब्दमितरयोठ्य" (२४२२), "वैशेष्यात् तद्वादस्तद्वाद" (२४२३) इति । तदेतदाह देहरुचेति । द्वादशमधिकरण देह इति व्याख्यातम् । त्रयोदशस्य चाधिकरणस्यार्थविशेषारचकार समुच्चिनोत्तीति । उक्तमेतत् पुरस्तात् सोऽय चकारस्य स्वभाव , यदय विचिन्वन् समुच्चिनोति ययमिह समुच्चिनुयामहिमिति । अथवैव व्याख्येयम् हैत्वर्थरुचकार । यतो देह अत एव भूतै सम्भूत इति । भूतैष्पचितमेव हि देह प्रणिगदित्त । अत एव शरीरादिपद विहाय देहपदमुपादत्त देहरुचैवत्येव-कारोऽधिकरणार्थमवधारयति ।
- 3 यद्यपि पूर्वं चकारेण समुच्चिकाय । तथाऽपि स्पष्टत्वाय पुनरत्वाचेष्ट है अधिकरणे इत्याह – पञ्चेत्यादि ।

१ "चकारेण सग् -" क

इत्यधिकरणे। "मुख्यप्राणवञे सर्वस्" इति । प्राणगणाधिपति प्रधानवायुहि मख्यप्राणो नाम । स तावत् प्राणापानादिनामवद्भिः स्वरूपे पश्चधा वर्तमान-त्वात् तादुग्वासनियामकत्वाद् वा पश्चवृत्तिः प्रपश्चितः । तस्य वशगमेवेदं । सकलमपि जगज्जातम् । स हीदमन्तर्वहिश्च स्थित्वा धस्ते ।। ० ।। = ।। ८ ।। ०।।

"चक्षुराविवत्तु तत्सहिषिष्टघाविम्यः" (२.४.११.) इत्यविकरणम् । "स्व विष्णोर्वदागः सद्।" इति । अन्यजगदीक्ष्वरा मुख्यप्राणो विष्णोरेव वक्षण । तत्त्वत्यवक्षणः स्ववक्षो वा । अवान्तरमुख्येक्ष्वरत्त्वात् तयोः । ससारेऽप्यवान्तरेक्ष्वरस्य मुक्तौ मुख्येक्ष्वरत्त्वाप् सुलभिति सन्वेहापोहार्थम् "सवा विष्णोर्वक्षतः" इत्युक्तिः । मुक्ताविष स्वातन्त्र्याभावान्न मुख्येक्ष्यरत्वमित्यर्थः । नहि स्वतन्त्र्ययुक्त युक्त श्रुतं दृष्ट वा भवति । नाष्यन्यस्य तदैक्य सर्वयेत्युक्तम् ॥ ०॥ ॥ ७॥ ०॥

<sup>1</sup> तथाच श्रुति — "प्राणो वाव पश्चवृत्ति प्राणोऽपानो व्यान उदान समान इति । तेम्यो वा एतेम्य पश्च दासा प्रजायन्ते । प्राणाद् वाव प्राणोऽपा-नादपानो व्यानाद् व्यान उदानादुदान समानादेव समान" इति ।

<sup>2</sup> तथाच कौण्डिन्यश्रुति — "स वा एष प्राणोऽणुमहान् नामान्तर्वाऽणुर्वहि-र्महान् प्राणो वा ईशितव्येश ईशो ह्यसौ सर्वस्येशितव्यश्च परस्य" इति ।

<sup>3</sup> अधिकरण सप्तम ढिसुत्रम् । तथाच ढितीय सुत्रम् – "अकरणत्वाच्च न दोषस्तथाहि दर्शयित" (२४१२) इति । तदेतदाह – "अन्यजगदीश्वरो मुख्यप्राण " इति ।

<sup>4</sup> तथाहि भाष्ये — "सर्वंकर्ताऽपि सन् प्राण परमाधारत स्थित । कथ-मेवाल्गथा स स्याद् यतो नैवेश्वरद्धयम् । अवान्तरेश्वरत्वेन तस्येश्वरविचो भवेत् । अतो मध्यमतामाहुस्तस्य वेदेषु वेदिन । अनन्येश्वरता तस्य तदन्येश्वरवर्जनम्" इत्यादि । द्वादशाधिकरणे प्रपश्चितोऽपि विरिञ्चोऽत्र मुख्यप्राणपदेनैव गृहीत । तदाह तत्त्वदीपिकाकृत् — "स्वयमेवाय भगवान् प्राणात्वादुर्ध्वं चतुर्मुखपदमिष्ठास्यतीति ज्ञापयन् प्राणस्वरूपनिरूपणा-वसरे चतुर्मुख प्रसञ्जयित" इति ।

१ "वशमेवेदम" क ग

पावार्थेन सहैवाध्यायार्थमपि निगमयति—"स् वैद्ोपोिज्झितस्तस्मार् मगवान् पुरुषोत्तमः। उक्ता गुणाश्चाविरुद्धास्तस्य वेदेन १ सर्वध्या इति । अस्मिन् पादे तावत् सर्वोत्पावकत्वात् १ सर्वस्य १ तद्दधीनत्वाच्च भगवान् विष्णुरेव सर्वेद्धवर इति हार्थाद्ध ४ क्तम् । तत्रोक्तयुक्तिप्रवाहात् सर्वेद्धवरत्वरोधकः सर्वेरपि दोषे स उज्ज्ञितः। तस्य सर्वेद्धवरत्वसिद्धये "ऽस्माभिरुक्ताः सार्वज्ञयादिगुणाञ्च वेदेन न विरुद्धाः । तस्य वेदस्य सर्वप्रकारयुक्तिसाहित्ये केवलत्वेऽपि । कृतः ? ताद्ववेदस्यानन्तयुक्तिसहितानन्तश्रृतिविरोधात् । नच तस्याप्यप्रामाण्यम् ६ । एतदिवरुद्धार्थसम्भवनियमात् । अत एव गतिसामान्यमवर्थस्य "सर्वथा" इति दृद्धमेव निगमया अक्षे ।

स सर्वेश्वरो विष्णुभंगवानध्यायोपन्यस्तप्रमाणसामध्यत् सर्वकर्तृत्वविरोधिभिः सर्वदोषैष्ठिष्मत । अज्ञानपारतन्त्र्यादिभिर्गर्भीभावजन्मादिभिरशनायापिपा-सादिभी रागद्वेषादिभिर्गारिळैर्लिघिळेर्वा सर्वेरिप दोषैष्ठिज्ञतः । ये चास्य विष्णोरनन्तवेदपदसमुदायेन योगवृत्तितः प्रतिपादितानन्तगुणाश्चतुर्घाऽप्य-विषद्धाः । तथाहि – स्मृत्यादियुक्तिभि , साङ्ख्यादिसमयेः, वियदादिकेवल-श्रुतिभिः, प्राणादिसयुक्तिश्रुतिभिरित्येभिः प्रत्येकमिषे चतुर्विवैदिरोधिप्रमाणै-

<sup>1</sup> इयमिह् प्रिक्तया – युक्तिस्तावत् युक्तिभिर्योक्तसमयै श्रुतिभिर्योक्तश्रुति-भिश्चेति चतुर्विघेन विरोधेन विरोधिनी भवति । एविमतरे त्रयोऽपि । एव प्रत्येक च चतुर्विघमिति षोडशप्रकारिमद विरोधिप्रमाणमुदितम् ।

१ "वेदेषु" क ख

२ "सर्वोत्तमत्वात्" ख

३ "सर्वस्य च तद - " क

४ "इत्यर्था – " क. ख ग

५ "सिद्धये येऽस्मा - " क

६ " – ण्यम्। तदवि – "क

७ "- रुज्झित । तथाहि - अज्ञान - " घ

रविरुद्धाः । कथमेतदिति चेत्, षोडशप्रकारमणीद किन्सित् सदीष किन्सि-न्निर्दोषमिति । द्विविधम् । तत्र सदोषस्य भगवद्गुणनिषेशकर्मण्यशक्तिः । निर्दोषस्यानारम्भ एव<sup>1</sup> । तस्मादुभयथाऽप्यविरुद्धा एव । चशब्दान्निर्दोषत्व च हरेरविरुद्धम् । "गुणाः श्रुता" (सौपर्ण०) इस्याविश्रुते ।। ० ।। ० ।।

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविराचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया द्वितीयोऽध्याय

१ गतिसामान्येन भगवत्येवोभयसमन्वयात् । तदेतदुक्त भाष्ये सर्वथेति । तेन विरोधिप्रमाणानामेकपदेन गतिरुक्ता भवति ।

३ "-मिति। तत्र" क

## ।। तृतीयाध्यायः ।।

ॐ।। मोक्षसाधन विधीयतेऽस्मिन्नध्याये । वस्तुनिर्णयस्य पुरस्तात् कृतत्वात् । तच्च साधन ज्ञानमेव प्रधानमिति ववन्, तन्मूलसाधनं वैराग्यं प्रतिपावयत्यस्मिन् पादे । तत्प्रतिपादन च कर्मादेमींक्षव्यतिरिक्तनानाफलत्वप्रकटनेन तिमन्दनपूर्वक भवति ।

<sup>1</sup> "तदन्तरप्रतिपत्ती रहित सम्परिष्वकः प्रश्निक्ष्णणाम्याम्" (३.१.१), "ययेतमनेव च" (३ १.६.), "त्तस्वाभाज्यापत्तिच्यपत्ते." (३.१.२३.), "नातिविरेण विशेषात्" (३.१.२४), "अत्याधिष्ठिते पूर्वविभित्तापात्" (३.१.२५.), "राते शरीरम्" (३.१.२०.) इत्यिक्तणानि व्याख्याति —"शुभेन कर्मणा स्वर्गम्" इति। योऽयमिष्टापूर्तं विर्ध्वेत सम्यामान्तरवृत्वित्वा प्रमुद्धः स तावत् तेन शुभेन कर्मणा विष्णोरीक स्मावस्ताहित्यात् स्वरमुख्ककल्य स्वर्गमुखं याति । तद्भुक्त्यवसाने ततः पुन-

<sup>1 &</sup>quot;तदन्तर —" इत्याद्यष्टौ सूत्राण्येकमधिकरण भाष्यरीत्या । अष्टाविष सूत्राणि प्रत्येकमध्टाविधकरणानि न्यायमालाविवरणयो रीत्या । तथा-चानुव्यास्थान्यायविवरणयोरेक पक्ष । भाष्यसग्रहभाष्ययोश्चापर इति । टीकान्तराणि तु न्यायिवरणावलम्बानि । आनन्दमाला तु हृषीकेश-तीर्थादिसम्मत भाष्यपक्षमेवानुसरित । "यथेतम् —" इत्यादि चत्वारि सूत्राणि (१-१२) द्वितीयमधिकरणम्। "व्यवतम् —" इत्यादि चत्वारि सूत्राणि (१-१२) स्वत्यमणिकरणम्। "वाति

<sup>&</sup>quot;तस्त्वाभाव्यापत्ति —" इत्येक सुत्र (२३) सप्तममधिकरणम् । "नाति चिरेण —" (२४) इत्यष्टमम् । "अन्याधिष्ठिते —" इत्यादि द्वे सुत्रे (२५—२६) नवमम् । "रेतिस्सग्योगोऽथ" (२७) इति दशमम् । "योने —" (२-) इति च चरममेकादशमधिकरणम् । इतीयमधिकरण-परिपाटी ।

१ "इत्येतानि" – क ख

रुद्वोधिमवाघःपात च<sup>1</sup> । तद् वक्ष्यमाणचराब्दाद् बोद्धव्यम् । अत्राय विशेषः – <sup>2</sup>धूमाद्यभ्राकाशमार्गेण चन्द्रलोकं गच्छति । तत<sup>9</sup> आकाशवायुधूमाभ्रमेधवर्ष-

२ "धूमादश्रमश्रादाकाशमाकाशाच्चन्द्रलोकम्" इति काषायणश्रुति धूमाश्राकाशचन्द्रलोकाना क्रमेण प्राप्तिमाह । "य इमे ग्राम इष्टापूर्ते दत्तमित्युपासते ते धूममिश्तम्भवन्ति धूमाद् रात्रि रात्रेरपरपक्षमपरपक्षाद् यान्
षड् दक्षिणीत मासास्तान् (नैते सवत्सरमिप्राप्नुवन्ति) मासेम्य
पितृलोक पितृलोकादाकाशमाकाशाच्चन्द्रमसमेष सोमो राजा तद् देवानामन्न त देवा भक्षयन्ति तिस्मन् यावत्सम्पातमृषित्वाउथैतमेवाध्वान पुननिवर्तन्ते" इति च्छन्दोगाना श्रुतिरन्यानेव लोकान् मध्ये गम्यानाह ।
तदेतदुभयसङ्गमनाय धूमाद्यश्राकाशमार्गणेत्यादिपदमुपादत्त टीकायाम् ।
तेन ज्ञायते च्छन्दोगोपनिषद्यश्र निवेशनीयम् । काषायणाना च श्रुतौ
राज्यादीनि पितृलोकान्तानि । तेन श्रुती अविरोधिन्यौ भवत । नन् क्व
प्रवेशनीयम्? कि धूमादश्र गच्छिति? किवा धूमाद् रात्रि गच्छिति? एव
तु भवति – धूमादीति टीकास्वारस्यात् धूमस्याश्रस्य च मध्ये कानिचित्
सन्ति स्थानानि गम्यानीति । तानि च राज्यादीन्यैव स्यु । श्रुतिस्वारस्यात्।
ततश्च धूमाद् रात्रिकृष्णपक्षादिद्वाराऽश्र गच्छिति । अश्रादाकाशम् ।
आकाशाच्च चन्द्रलोकमिति ।

आगमनमार्गे तु च्छन्दोगाना काषायणाना चैकरूप एव पाठ । तथाहि —
"यथैतमाऽऽकाशमाकाशाद् वायु वायुर्भृत्वा धूमो भवति धूमो भूत्वाऽभ्र
भवत्यभ्र भूत्वा मेघो भवति मेघो भूत्वा प्रवर्षति" इति । आ आकाश
यथैत गत तथैवाऽगच्छति । तत पर तु मार्गान्तरेणेति । ननु व्याहति
कथिचत् पर्यहियत धूमाद् रात्रिमिति धूमादभ्रमिति । पुनरुक्तिन्
कथ परिहरिष्यते अभ्र भवति मेघो भवतीति? क्व भो पुनरुक्ति ।

१ "कुतात्ययेऽनृशयवान् दृष्टस्मृतिस्याम्" (३१८) इति सूत्रम् । "तत शेषेणेम लोकसायानि पुन कर्मं कुरुते पुनर्गच्छित पुनरागच्छिति" इति श्रुतिभिष्ये । अत्र गमनागमने भूतै सहेति ज्ञायते । भूनमोक्षे गतस्याऽगमनासम्भवात् ।

१ "तत्र" क

मार्गेणेम लोकमागच्छति । नच तत्र कर्मिणो धूमादिस्वारूप्यापत्तिः । । नापि तत्पदप्राप्तिः । किन्तु? तत्स्वाभाव्यापत्तिरेव । तस्यैवोपपत्ते । <sup>2</sup>नचाऽगमनं मन्वन्तरान्तराले क्वचिदिति मन्तव्यम् । <sup>2</sup>वत्सरात्पूर्वमेवेति<sup>3</sup> नियमात् । <sup>4</sup>नच

- 1 समानदेशत्वादितत्सादृश्यापत्तिरित्यर्थ । "तस्य धूमादे स्वभावसृत्य स्वभावो यस्य स तत्स्वभाव । गजमुख इतिवत्" इति तत्त्वदीपिका । "नह्यान्यस्यान्यथाभावो नच तत्पदिमिप्यते । विद्यागम्य पद यस्मान्न तत् प्राप्य हि कर्मणा" इत्युपपत्तिर्गारुडे । सप्तममधिकरण व्यास्थातम् ।
- 2 अष्टम व्याख्याति नचाऽगमनमिति ।
- 3 "स्वर्गाल्लोकादवाक् प्राप्तो वत्सरात् पूर्वमेव तु । मातु शरीरमाप्नोति पर्यटन् यत्रतत्र च" इति नारदीयवचन भाष्ये ।
- 4 इदानी नवम व्याख्याति नचेत्यादि। "त इह ब्रीह्यिवा ओषधिवनस्पतय-स्तिलमाषा इति जायन्ते" इति स्यावरजातिहेतुत्वादन्ततो दु खफलत्व यज्ञादेरिति पूर्वमतम् । "सोऽवाग्गत स्यावरान् प्रविशत्यभोगेनैव" इति श्रुतेर्जायन्त इति तत्समानस्यानत्वमेवोच्यते न तत्त्वमिति सिद्धान्तसार ।

अन्योऽभ्रमानी । अन्यश्व लोक । अन्यच्चाभ्रम् । अन्य एव मेघमानी । अन्य एव च लोक । अन्य एव च मेघ । अभ्र कुत ? अपा भरणाट् वाऽभ्रम् । भ्रमणाट् वाऽभ्रम् । अभ्र गतौ । यदपो हि विभ्रदवर्षद् भ्रमति न भ्राजते च । मेघ कुत ? वृष्ट्या सिःखन् हि मेघ । मिह सेचने । नन्वभ्र मेघ इति सह पठन्ति, वपी कूप च । तदेतदाह — आकाशवायुधूमाभ्रमेघवर्षमार्गणेति । इति प्रथमद्वितीये अधिकरणे व्याख्याते ।

१ "स्वाभाव्यापत्ति" (१) ग

२ "मन्वन्तरात् पूर्व - " क.

तस्य ब्रीह्यादिषु दुःखानुभव । प्रवेशमात्रवचनात् । <sup>1</sup>रेतोरक्तसंयोगा-च्छरीरी भूत्वा तत<sup>ा</sup>एव हि भोगान् भुक्ते । एवं हीश्वरक्लृप्तिरिति ।। ० ।। ।। १ ।। २ ।। ० ।। ७ ।। ६ ।। १० ।। ११ ।। ० ।।

2"अनिष्टादिकारिणामिष च श्रुतम्" (३.१.१३.) इति सूत्रम् । "निरग्रं च विकर्मणा" इति । यश्च पुर्निविहितमकुर्वन् निषिद्ध वा कुर्वन् मूर्षः स तु काम-कोधादिनाऽऽचरितेन विपरीतकर्मणा "भगवद्वैमुख्याद् रौरवादिनामकं निरथ याति; चशब्दात् कथि खत् ततः पुनरुत्थाने तिर्यक्त्व च । अथवा कथि ब्रिपर्यः शब्दितं तिर्यक्त्वमेव याति । चशब्दात् पुनर्मानुष्यं च । अथं जीव शुभेन

<sup>1</sup> अथ दशमैकादशे सहैव निराह – रेतोरक्तेत्यादि । तथाच श्रुति – "ततो वै खलु दुनिष्प्रपतन योयो ह्यन्नमत्ति यो वा नेत मिश्वित तद्भूय एव भवित" इति । "दिव स्थास्नून् गच्छित स्थास्नुम्य पितर पितुर्मातर मातु शरीरेण जायते" इति च । "ततो रेत सिचमेवानुप्रविशत्यथ मातरमथ प्रसूयते" इति च । तदेतत् सर्व ममृचित चकारसमृज्जित चकार भाष्यकार शुभेन कर्मणा स्वर्गं चेति ।

<sup>2</sup> सम्प्रति त्तीयमधिकरण चतुस्मूत्रमुपस्थापयति - अनिष्टेत्यादिना ।

<sup>3</sup> तथाहि श्रुति — "तर् य इह रमणीयचरणा अम्यशो ह यत् ते रमणीया योनिमापखेरन् ब्राह्मणयोनि वा क्षत्रिययोनि वा वैश्ययोनि वाऽथ य इह कपूयचरणा अम्याशो ह यत् ते कपूया योनिमापछेरन् श्वयोनि वा सूकर-योनि वा चण्डालयोनि वा" इति । तदेतत् तिर्यन्त्वमि निरय एव । निरय कुत ? अयात्रिर्गतो हि निरय । नीचैरयन वा । अयस्य निषेधो वा यत्र । सर्वं समान नीचासु च योनिषु ।

१ "ततो भोगान्" ग

२ "विकर्मणा" ग

कर्मणा स्वर्गं याति, विकर्मणा निरयम्, चशब्दात् पुनरिम<sup>।</sup> लोक चेति हि तदुभयतः पुनरावर्तन चशब्दो वक्ति । अनावृत्तियोग्यस्य तमसो मुक्तेश्च पृथगेव वक्ष्यमाणत्वात् ।। ० ।।

<sup>24</sup>'सयमने त्वनुभूयेतरेषामारोहावरोही तद्गतिदर्शनात्" (३.१.१४.) इति सूत्रम्।
"मिथ्याज्ञानेन च तमः" इति । संयमनमनुभूय केषािचत् तत आरोहवाचिन एतत्सूत्रावयवस्य व्याख्यान "निरय च" इति वाक्येन कृतम् । तस्मादवरोहवाचिन एवेद व्याख्यानम् । अयमर्थ – य एतद् वस्तुतत्त्व समस्तमिष्
विपरीतं जानाति; निह किन्द्विदिष यथातय वेत्ति, सर्वयाऽप्यत 'द्योग्यत्वात्;
तद् यथा – अब्रह्म ब्रह्मत्वेन, अन्यदनन्यत्वेन, र सत्यं मिथ्यात्वेन, मानममानत्वेन,
विपरीतं विपर्ययेण, सरूपं सावयवं सगुण सिक्र्य सिवशेषं चातद्वत्त्वेनत्यादि
सोऽय मायी हरिगुरुवेदद्वेद्या तदवमन्ता च सन्ततिमिति भगवतोऽत्यन्तमित्रय ।
अत एव सोऽप्यथाज्ञानी तेनान्यथाज्ञानेनान्यन्तमोनामकं नित्यनिरयं च
याति । <sup>3</sup>कुम्भीपाकनामकादनित्यनिरयाच्चावरुह्येति शेषः । चशब्दोऽवधारणे ।

<sup>1</sup> तथाचेद वैराय्यवीजमृदित श्रुताविष — "अवैतयो पथोर्न कतरेण च न तानीमानि क्षुद्रमिश्राण्यसकृदावर्तीनि भूतानि भवन्ति जायस्व स्त्रियस्वे-त्येतत् तृतीय स्थान तेनासौ लोको न सम्प्र्यते तस्माज्जुगुप्तेत" इति ।

<sup>2</sup> तदेतदिधकरणे द्वितीय सूत्रमाह - सयमन इत्यादि ।

<sup>3 &</sup>quot;रौरवोऽच महाश्चैव विह्निर्तेतरणी तथा। कुम्भीपाक इति प्रोक्तान्यनित्य-नरकाणि तु। तामिस्रश्चान्यतामिस्रो द्वौ नित्यौ सम्प्रकीर्तितौ। इति सप्त प्रधानानि वलीयस्तूतरोत्तरम्" इति भारतवचन भाष्ये। "अपि सप्त" ((३११६) इति च सुत्रम्।

१ "सर्वथाऽतद्यो - " क

२ "अन्यदन्यत्वेन" क ख ग

नच कदाचित् ततः पुनरुत्तिष्ठते । नाप्त्रत्र<sup>ः</sup> कश्चित् सुललेश , दु.लस्पापि न पुनर्ह्नासो विद्यते, यथाक्लृप्तपरिपूर्तिरेवेत्पादयोऽपि<sup>ः</sup> विशेषाञ्चकारोप-लक्षिता<sup>.1</sup> । विस्पष्टमेव श्रुतिस्मृत्युपरिष्टरत्वात् । <sup>2</sup>नच तत्रापि प्रवर्तीयतु-विष्णोर्दुःलस्पृष्टिः शङ्कचा । "सर्वदोषोज्झितः" इत्यादिना दत्तोत्तरत्वात् ।। ।। ० ।। ३ ।। ४ ।। ० ।। ६ ।। ० ।।

<sup>3</sup>"विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात्" (३.१.१८) इत्यधिकरणे तात्पर्यतो

ग्रितन "स्मरिन्त च" (३११४) इत्यिप व्यास्यातम् । तथाहि स्मरिन्त-"महातमिस मग्नाना न तेषामुत्यिति क्वचित्" इति, "सुखस्यानन्तर दु ख दु खस्यानन्तर सुखम् । इति सर्वत्र नियम पञ्चकप्टे तु तत् सदा" इत्यादि । "ततोऽबरेँ ह्य तमिस प्रपतिन्ति नैवैत उत्तिष्ठन्तेऽपि क्विंहिचित्" इति च श्रृति ।

एतेनैव चकारेण तमिस सुखलेशवैधुर्यकेवलवलेशप्राचुर्यसूचक षप्ठमप्यधिकरण व्याख्यातम् । तथाहि तत्र सूत्राणि — "न तृतीये तथोपलब्धे " (३११६), "स्मर्यतेऽपिच लोके" (३१२०), "दर्शनाच्च" (३१२१), "तृतीये शब्दावरोध सशोकजस्य" (३१२२) इति । "न तम सुखानुवृत्त केवल छोवात्र दु अवति" इति श्रुति । "नान्धे तमिस ममाना सुखलेशोऽपि कश्चन" इति च स्मृति । "अत्यन्तदु खस्लीनान् निरुशेषसुखवर्षजतान् । नित्यमेव तथाभूतान्" इति च पादो ।

<sup>2</sup> इदानी "तत्रापि च तद्वचापारादिवरोध" (४११७) इति चतुर्यंमधि-करण पूर्वभाष्येणैव व्याकृतप्रायमित्याह – नचेत्यादि । "नासौ दु ख-भूगीव्वर प्रभुत्वात्" इति पौत्रायणश्रुते, "नासौ नीचोच्चता याति पद्यत्येव प्रभुत्वत्" इति भागवततन्त्राच्चायमर्थोऽवसीयते ।

<sup>3</sup> निह महान्त पूर्वं पिठित्वा उत्तर स्मरिन्त । किन्तूत्तर स्मरन्त एव पूर्वं

१ "नात्र" ग

<sup>.</sup> २ "-दयो विशेषा-"क

विवक्षितसर्थं वदन् "विद्यंव तु निर्वारणात्" (३. ३. ४८.) इत्युपिर पठिष्य-माणमप्यिषकरणिमहैव व्याख्याति – "इन्निनेच परं पदं याति" इति । अय य एतद् वस्तुतत्त्व समस्त सम्यगेव जानाति च वदित च; नच किश्विदन्यथा व्यवहरति १, सम्यग्जानयोग्यत्वात्, तद् यथा – स्वतन्त्रं स्वतन्त्रत्वेन, परतन्त्र परतन्त्रत्वेनेत्यादि यथाविषयमेव स तु सम्यग्जानो तेन सम्यग्जानेनैव भगवत्प्रसाद-सम्पदा देहोत्कान्त्यनन्तर यथाप्रथितेन पथा गत्वा परं पदं वैकुण्डादिनामकं विशिष्टस्थानं प्राप्नोति ।

तच्च ज्ञान नारायणपरायणपरिवद्याख्यसच्छास्त्राविरतावृत्तिजन्यं त.द्भुक्त्यादि-गुणबृहितं तदापरोक्ष्येण च युतम<sup>्</sup>भिप्रेयते । "दर्शनाच्च" (३ ३.४६.) इति पृथक्सूत्रात् । यथाप्रथितञ्च पन्था अचिरादिरिहैव वक्ष्यमाणः । तच्च स्थानं यथायोग्यपरिपूर्णं <sup>3</sup>सान्द्रानन्दैकभोजनायतनम् । नच कदाचित् तत. पुनरावतंते । असौ मोक्षी वैकुष्ठादिगत पर पदं विष्णोरेच स्वरूप सम्पद्यत इति वा तदर्थः । एवशब्दः कमदिमोक्षसाधनत्वं निवारयति ॥ ० ॥ ४ ॥ ० ॥

पादार्थं निगमयति - "तस्माद् विरक्तः सन् ज्ञानमेव समाश्रयेत्" इति । कर्मादिकमुक्तप्रकारेण मुक्तिव्यतिरिक्तस्यैव साधनमिति यत् तस्मान्मुमुक्षुः

पठन्तीत्युक्तम् । तत् स्मारयन्नेव पश्वममधिकरणमवतारयति – विद्येत्यादि । "विद्यैव – " इत्यादि तृतीयस्य तृतीये त्रयोविशाधिकरणे प्रथम सूत्रम् । "दर्शनाच्च" इति द्वितीयम् । "श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच्च न बाध" (३३५०) इति तृतीयम् । तदेता त्रिसूत्रीमत्रत्यमाष्येणाऽसञ्जयति ।

<sup>1 &</sup>quot;दृष्ट्वैव त मुच्यते नापरेण" इति सावधारणश्रुतिदर्शनाच्च इति तदर्थात् । तदेव बलीयस्त्वमुत्तरसूत्रेण "श्रुत्यादि –" इत्याद्याह हि ।

१ "व्यवहरति । तद् यथा" क

२ "युक्तमभि –" ग

३ " - पूर्णानन्दसान्द्रभोजना - " ग

सन् तत्साधनभृत सम्यन्ज्ञानमेव समाश्रयेत् । तच्चापरोक्षविषय हि विवक्षितम् । वेदगम्यस्य विष्णोरापरोक्ष्य चोपास्तिजन्यम् । सा च भक्त्यायत्ता । भक्तिरपि वैराग्यजन्या । तस्मात् तदर्थतया वैराग्यं प्रथमत आपादनीयम् । एव ज्ञानस्य प्रमुलसाधनत्वादेवास्य "विरक्तः सन्" इत्युक्तिः ॥ ० ॥ ० ॥

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया तृतीयाध्यायस्य प्रथम पाद

१ "-गम्यम्" क

## ।। तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पाटः ।।

अः। ससारविरक्तस्य मुमुक्षोर्भगवद्भक्तिरिस्मन् पाद उच्यते । तदर्थिमिह तन्मिहिमोक्तिः ।

"सन्ध्ये सृष्टिराह हि" (३२१), "पराभिध्यानासु तिरोहित ततो ह्यस्य बन्धविपर्ययौ" (३.२४.), "वेह्रयोगाद् वासोऽपि" (३.२६.), "तदभावो नाडीषु तत्त्रभुतेरात्मित ह" (३२७.), "अतः प्रबोधोऽस्मात्" (३.२ ६.), "स एव च कर्मानुस्मृतिशब्दविधिस्य." (३.२.६.), "सुग्धेर्ड्यसम्पत्तिः परिशोषात्" (३.२.९.), "अत एव चोपमा सूर्यकादिवत्" (३.२१६.), "स्थान-विशेषात् प्रकाशादिवत्" (३.२३४), "प्रकृतैतावत्त्व हि प्रतिषेधति ततो व्रवीति च भूष " (३२२२), "फलमत उपपत्ते." (३२३६) इत्येतानि

<sup>1 &</sup>quot;सन्ध्ये –" इत्यादि चत्वारि सूत्राणि प्रथममधिकरणम् । "पराभि-ध्यानात् –" इत्येक द्वितीयम् "देहयोगात् –" इति तृतीयम् । "तदभाव –" इत्येक चतुर्धम् । "अत –" इत्येक पश्चमम् । "स एव च –" इत्याचेक पप्ठम् । "मुग्ये –" इत्येक पप्तमम् । "अत एव च –" इत्याचेक दशमम् । "स्थानविशोषात् –" इत्यादि द्वे सुत्रे पश्चदशम् । "प्रकृतैताव-त्त्यम् –" इत्येक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्त्यम् –" इत्येक द्वादशम् । "फलमत –" इत्यादि चत्वार्यंष्टादश-मित्यधिकरणविवेक । दशमे पश्चदशे चोभयत्रापि प्रतिविम्बिवचारात् सूत्रक्रममितहाय दशमानन्तर द्वादशात् पूर्व पश्चदशस्याधिकरणस्य पाठ ।

१ " – वत् । प्रकृतैता – " ग

२ "इत्यादीनि" क

व्याख्याति – "सर्वावस्थापेरक्षश्च" इति । <sup>1</sup>सर्वजीवैरनुभूयमानाना स्वप्त-जाग्रत्सुषुप्तिमोहावस्थाना सर्वासामि तैजसिवश्वप्राज्ञनामको भगवानेक एव प्रेरकः । तत्र तैजसप्राज्ञावेव विचाने मोहा विच्याप्रवर्तकौ । मोहस्यापि स्वप्त-सुषुप्त्योः असमुज्वयरूपत्वात् । चशब्दात् स एव तासा निवर्तकश्च । समस्त-प्रवृत्तिनिवृत्त्योस्तविच्छाचीनत्वात् । विचाने संसारावस्थाप्रवर्तकस्त्रिक्पो भगवान्; अथ वासुदेवास्यस्तुरीयरूपस्तिन्निवर्तको मोक्षावस्थाप्रवर्तकश्च ।

<sup>1</sup> सर्वेषा सर्वामा चावस्थानामिति व्यधिकरण समानाधिकरण च विग्रह-मिश्रपेत्य सर्वजीवैरित्याद्यक्तम् ।

स्वप्नेति प्रथमाधिकरणम् । "सन्ध्य स्वप्न" इति भाष्यात् । "सन्ध्य तृतीय स्वप्नस्थानम्" इति श्रुतिरच । जाप्रविति तृतीयमधिकरण व्याख्यातम् । "देहयोगाद् वास जाग्रदिष तत एव" इति भाष्यम् । सृषुप्तीति चतुर्थम् । "जाग्रत्स्वप्नाभाव सुप्ति" इति भाष्यम् । सर्वजीवैरनुभूग-मानानामिति एक एवेति च षप्टम् । "देशकालविशेषेऽपि स्वप्नादीना स एव हि । तिरस्कर्ती च कर्ता च न खण्डेश म राजवत्" इति श्रुते । मोहेति सप्तमम् । कै रूपैरय प्रेरयिति? आह – तैजसेति । अधिकरणक्रमेण तैजस प्रथमगृहोत । ननु चतस्रोऽवस्था । त्रीणि च रूपाणि । मृष्यस्य का गति श आह – तत्रत्यादि । बाह्यविषयान् प्रकर्षेण न ज्ञापयन् प्राज्ञ , स्वप्नवच्च दु खमात्र प्रतिस्मारयन् तैजसरच मृष्य नियुक्त । कण्ठानिर्गम हृदयस्य चाप्राप्तिदुं खनीजम् । चशब्दादित्यादि द्वितीयपः चाप्राप्तिदुं लनीजम् । चशब्दादित्यादि द्वितीयपः चाप्राप्तिदुं लनीजम् । चशब्दादित्यादि द्वितीयपःचमाधिकरणे व्याख्याते ।

<sup>2</sup> एविमत्यादि विशिष्य द्वितीयाधिकरणव्याख्यानम् । "वन्धमोक्षप्रदत्वात्" इति भाष्यम् । "स्वप्नादिवृद्धिकर्ता च तिरस्कर्ता स एव च । तदिच्छ्या यतो ह्यस्य बन्धमोक्षौ प्रतिष्ठितौ" इति हि पौराणा पठन्ति ।

१ "प्रवर्तक" घ

२ "-वेव मोहा-" खग

३ "मोहप्रवर्तकौ" क " - वेव मोहप्रवर्तकौ" घ

४ "समुदाय - " ग

५ " - वृत्त्योस्तदधीनत्वात्" क

नचंतामन्यः । स एव वा किन्निन्निवर्तयित । नित्यस्थितरेव तदिष्टत्वात् । नच किन्निद्यस्यसम्य प्रवर्तयेन्निवर्तयेद् वा । स्वयमेव तद्वशत्वात् । एवं सर्वावस्थामु तदधीनत्वादेव वे तदाभासो जीवः सूर्यकाद्युपम उच्यते । न पुनर्जंडत्वादिना । असर्वस्य च अजगतः मृष्टिस्थितिसहाराद्यवस्थारच सर्वाः स एव प्रेरत्यति । भक्तमिदीनां च साधनावस्थायां साध्यावस्थायां वेश्वर एव प्रेरकः । चशब्दान्मोक्षकाले वे निवर्तकश्च । तस्यैव तदुपपत्ते ।। ० ।। १ –७ ।। ० ।। १ ।। १ ० ।। १ -७ ।। १ ।। १ ० ।। १ ना १ ।। १ ।। १ व ।। १ व ।। १ व ।। १ व ।।

5"न स्थानतोऽपि परस्योभयलिङ्गं सर्वत्र हि" (३.२११.), "अरूपबदेव हि तत्प्रधानत्वात्" (३२.१४.), "तदव्यक्तमाह हि" (३.२२३.), "उभय-

<sup>1</sup> अन्य कित्त्वत स एव वा।

<sup>2</sup> तदेनेन विवृत भवित दश्चममधिकरणम् । तथाच भाष्यार्थं — सर्वविस्था-प्रेरकरच सर्वविस्थाप्रेरको यस्मावत एव तदधीनो जीव सूर्यकाद्युपम इति । प्रतिविम्बत्वादेव प्रकाशादिवत् स्थानिवशेपाद् आनन्दविशेष इत्येत-दिष चकारेण समुच्चीयत इत्युपस्कर्तव्यम् । तेन पञ्चदणमप्यधिकरण-मुपमञ्जप्राहैव भाष्यकृदिति भविति ।

<sup>3</sup> सर्वस्थेत्यादि द्वादशाधिकरणार्थ । "सृष्टि च पालन चैव सहार नियम तथा । एक एव करोतीश सर्वस्य जगतो हिर् " इति हि पठन्ति ।

<sup>4</sup> कर्मादीनामित्यष्टादशाधिकरणार्थ । "स्वतन्त्र ईश एवैकस्तद्वश कर्म सर्वदा" इति च श्रुति । सर्वदेत्येतत् सर्वावस्थासु साधनावस्थाया साध्या-वस्थाया चेति व्याख्यातम् ।

<sup>5</sup> "न स्थानत -" इत्यादि त्रिसूत्रमष्टममधिकरणम् (११-१३) । "अरूप- वत् -" इत्यादि चतुस्सूत्री (१४-१७) च नवमम् । आसप्तम दशम

१ "तद्वशगत्वात्" ख

२ "- नत्वादिनैव" क ख घ

३ "सर्वस्य जगत" क ग

४ "चशब्दात स्वेष्टकाले" ख

व्यपदेशात्त्विहिकुण्डलवत्" (३.२.२न.) इत्यधिकरणानि व्याख्याति – "स्तर्य-रूपेष्ट्यमेद्वान्" इति । स्वप्नादिस्थानानामन्योग्यभेदेऽपि तत्प्रेरकेषु रूपेषु न भेदो विष्णोरस्ति । निह स्थानभेदस्तःद्भेदस्य ज्ञापकः कारको वा स्यात् । न केवलं वासुदेवादिचतुर्मूर्तिष्वभेदो मूलमूर्ते । किन्तु मत्स्यनारायणविश्वाजित-परादिषु वश्यातसहस्रामितानन्तमूर्तिष्वप्यभेदस्तस्येति वक्तु सर्वशब्दोपसर्ज-नम् । अपरथा तेषु रूपेष्विदयेव पूर्णत्वात् । यद्यप्येकस्यैव रूपस्य योगशक्त्या

च व्याख्यात पुरैव । एकादशमुपरिप्टाद् व्याकरिप्यते । द्वादश च व्याकृतम् । "तदव्यक्तम् –" इत्यादि पश्वक (२३–२७) त्रयोदशम् । "उभयव्यपदेशात् –" इत्यादि सप्तक (२५–२४) चतुर्वशम् ।

<sup>1</sup> आदिपदस्य मत्स्यादिषु प्रत्येकमन्त्रय । मत्स्यादिषु नारायणादिप्वत्यादि । मत्स्यादिकल्क्यन्ता दश । नारायणादिप्रतत्नान्ता शतम् । विश्वादि-संवंप्रहरणायुधान्ता सहस्रम् । अजितपरादिप्वित्यत्र तु न यथासङ्ख्यम् । परादिरमित । अजितादिरनन्त । श्रृतौ वहूनीति चामितमेबोच्यते । तथाहि बृहद्भाप्ये — "परादिरूपो बहुधा सोऽनन्तात्माऽजितादिक" इति । ननु कथिमदम् अनित्तसेवामित भवति । अमितमेव चानन्त भवति । तत् किमिदमुच्यते — अमित चानन्त चेति? उपपन्नम् । सङ्ख्यादीतत्वा-दिमतमुच्यते । सङ्ख्यादीय्वादेवनन्तमुच्यते । अतीत च यद् भवति, अनन्त च यन्न भवति तदिमतम् । सङ्ख्यापरमरपाया परपर्यन्त प्रमितत्वात् तदतित ननु सर्वमितम् । अत एव "परोऽमितरुच" इत्याह । नहि न पारमस्तीति, किन्तु न पारयन्ति निर्देष्ट्र पारमस्त्येव्यमितम् । अत एव भूतौ सङ्ख्याविश्यमिवविक्षत्वा बहूनीत्याह । "वृहतीसहस्रस्वरसमसङ्ख्य पर । व्यञ्जनसमसङ्ख्योऽमित " इति तु प्रान्त्व । अत त्वन्यथैव । परस्यामितिष्वेकत्वात् ।

<sup>2</sup> तदिद "न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्वचनात्" इत्यण्टमे द्वितीयसूत्रस्य विवरणम् । तथाहि बृहदारण्यके – "अय वै हरयोऽय वै दश च सहस्राणि बहुनि चानन्तानि च" (४५१६) इति ।

१ "- णानि । सर्व - " कख २ " - शब्दोपादानम् । अन्यथा" ग

बहुभावसम्भवात् तेषु रूपेष्व १न्योन्यर्धामप्रतियोगिको भेदस्तद्वतो न विद्यत इति वचनादेकमेव तद् रूपिमत्यभिप्रयेतो । ¹तथाऽपि रूपरूपिणीविरुद्धलक्षण-² त्वाद् भेदोऽस्तीति मा भूत्; तेषु रूपेषु प्राक्वतत्विविनाशित्वादिलक्षणोऽपि न भेदो विष्णोरस्ति, लोकतो विस्तक्षणत्वात्, अत एव रूपिणि सिद्ध शुद्ध-ज्ञानानन्दमात्रत्वलक्षणं ३ मुर्त्यक्यमेव तस्य रूपेष्वपीति राद्धान्तः ४ श्रुतिद्धवय-निर्लोडित । ²किश्विद् रूपं ध्यक्तम्, किश्वद्यय्यक्तम्, स्वय तु व्यक्ताव्यक्त इति च न कश्चिद् भेदोऽस्य भवति । ³तेषु च 'रूपेषु विद्यमानैगुणिक्यादिभिस्त-द्विमको वा भेदो न विद्यते । एकस्यैव गुणगुण्यादिभावे निदर्शनवाहुत्यात् । एव रूपाणा र्षामित्वप्रतियोगित्वाधिकरणत्वविवक्षया "रूपेषु" इत्येवोक्ति ३ । अन्यतरमात्रविवक्षाया तावन्मात्रानुसारेण प्रयोगोपपत्ते ४ । "तेष्ठ नानाऽस्ति

ग्रेतन नवमाधिकरणिववरण कृतम्। "भौतिकानि हि रूपाणि भूतेम्योऽसौ परो यत । अरूपवानत प्रोक्त क्व तदब्यक्तत परे" इति हि मात्स्ये। "प्रकाशवच्चावैयर्थ्यम्" (३२१५) इति हितीयसूत्रार्थं – लोक-विलक्षणरूपत्वादरूपश्रुतीनामवैयर्थ्यमिति । "आह च तन्मात्रम्" (३२१६) इति तृतीयसूत्रार्थं शुद्धज्ञानेत्यादि ।

<sup>2</sup> त्रयोदशाधिकरणसारमाह - किञ्चिदित्यादि ।

<sup>3</sup> चतुर्दशाधिकरण च निर्वक्ति – तेष्वित्यादि ।

<sup>4</sup> सर्वेक्पैरभेदवानित्यिप प्रयोगोपपत्ते । तस्मादर्थविशेष सूचिय्धन्नेव क्षेष्विति सप्तमीमाह । श्रृतिरप्यत्र 'नेह' इति सप्तमीमेव प्रयुञ्जाना भवति सवादिनी ।

१ "रूपेप्वेवान्योन्य – " क ख

२ "-णोर्विलक्षण-" ग

३ ''मात्रसलक्षण मुख्यै – '' क ''मात्रत्वलक्षणमुख्यै – '' ख

४ "राद्धान्तश्रुतिहृदय निर्लोडितम्" क ख

५ ''तेष्च विद्यमा – " ख

६ "इत्युक्ति" ख

किञ्चन" (कठ०४.११) इति हि श्रुति । <sup>1</sup>ध्यानजन्यस्य तु ब्रह्मत्वप्रतिषेधात् प्रतिबिम्बत्वोक्तेक्च भेद एव ॥०॥ = ॥ ६॥०॥ १३॥ १४॥०॥ १६॥ ॥ ०॥

देशान्तरे कालान्तरे वा तदन्योऽप्युक्तावस्थाना प्रेरकः स्यादित्यत आह —
"अनेन सर्वगतत्वमायामयशब्दाविभ्यः" (३.२.३८) इत्यिधिकरणम्<sup>2</sup> ।
"सर्वदेशेषु कालेषु स एकः परमेश्वरः" इति । अन्तर्बहिः समीपे दूरे
चेत्यादिसर्वदेशेषु, तदानीमिदानीं पूर्व पश्चाच्चेत्यादिसर्वकालेषु, इत्युभयेष्विप स एको विष्णुरेव सर्वेश्वरत्वात् सृष्टिस्थित्यादिसर्वावस्थानां तासुः वा सर्वेषा प्रवर्तक उक्तः ॥ ० ॥ १७ ॥ ० ॥

<sup>3</sup>"अम्बुवदग्रहणात्तु न तथात्वम्" (३.२.१६ ) इत्यधिकरणार्थं वदन् "वृद्धि-ह्रासभाक्त्वमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवम्" (३ २ २०.) इति सूत्रं<sup>३</sup> विशेषतो व्याख्याय पादार्थेनिगमनं चाभिप्रैति –"तद्भक्तितारतम्येन

<sup>1 &</sup>quot;तथाऽन्यत् प्रतिषेचात्" (३२३७) इति षोडशमप्यिधकरणमेतेनैव शक्यमुपसप्रहीतुमित्याह – घ्यानेत्यादि । रूपेष्वेवाभेदवान् । घ्यानजस्य तु प्रतिबिम्बत्वमेव न रूपत्विमिति ।

<sup>2</sup> अथ सप्तदशमधिकरणम् । यद्यपीद "स एव च —" इति षष्ठाधिकरणेन गतम् । तथाऽपि यदि सर्वशक्तोऽपि स्वयमकुर्वन् भगवान् कौतुकादेवान्य कमपि कदाचिन्नयोजयेत् तदा गत तस्य सदा सर्वप्रेरकत्वमिति शङ्काऽत्रा-पनुष्यते । तथाच भाष्यार्थं । सर्वदेशेषु कालेषु स एक सर्वावस्थाप्रेरक । कुत ? यत सर्वदेशेषु कालेषु स एक । अनेन सूत्रोक्त सर्वगतत्वहेतु-व्यक्त्यात् । पुनश्च कुत ? यत परमेश्वर । स्वरूपभूतया मायाख्यया शक्त्या स्वयमेव हि सर्वस्येष्टे । एतेन मायामयशब्दादिभ्य इति व्याख्यातम्। 3 "अम्बुवत् —" इत्यादि त्रीणि सुत्राष्येकमधिकरणमेकादशम् (१९—२१) ।

१ "तासु सर्वेषाम्" क

२ "सूत्रार्थम्" क ग घ

तारतम्यं विमुक्तिगम्" इति । येयं भगदति विष्णौ भक्तिर्बह्यादीनां तारतम्येन विधीयमाना ते तैस्तारतम्येनानुष्ठीयमाना वा दृश्यमाना तत्तारतम्यानुसारेण तेषां विमुक्तिगं शुखतारतम्यमयनम्यते । अतः सा यथा- शक्त्यनुष्ठेया फलवृद्धचर्थमिति मथितार्थः ।। ० ।। ११ ।। ० ।। ० ।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया तृतीयाघ्यायस्य द्वितीय पाद

1 अत्र "विमृक्तिग तारतम्यम्" इति वदन् भाष्यकार तत्प्रतिपादक "अथात आनन्दस्य मीमासा" इति श्रुतिवचन स्फोरयन् तत्सूचक "दर्शनाच्च" (३२२१) इति तृतीयसूत्रमपि व्यचष्टैव ।

१ " -- मानाऽनुष्ठीयमाना" ग

## ।। तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ।।

ॐ।। भक्ताना भगवदुपासनाऽस्मिन् पाद उच्यते । तस्या एव तहर्शनद्वारत्वात् । सा चोपासकाना भिषकारभेदाद् भेदेनोच्यते ।

<sup>1</sup>"आनन्दादयः प्रधानस्य" (३.३ १२), "आत्मशब्दाच्च" (३.३ १६.) इत्यादीन्यल्पगुणोपसहारसूत्राणि व्याख्याति – "सच्चिदानन्द आत्मेति मानुषेस्तु" इति । यत्तिन्नर्दुं खानन्दा न्मृभवलक्षण साक्षान्मोक्षाख्य धर्मादिषु प्रधानफल तावन्मात्रलब्ध्योग्यैरल्पाधिकारिभिर्मानुषजातिभिस्तदर्थमानन्दिच्च सदात्मेत्येभिश्चतुर्गुणैरुपास्यो भगवान् विष्णुविधोयते । तैरनुपास्य तरफलासिद्धे । गुणैरुपास्या गुणै. सह भगवद्धयानम् । तुशब्दात् पूर्णत्व नाम वैलक्षण्य गृणानां स्मर्तव्यम् । अथ चतुर्गुणोपास्तराश्यत्वे आनन्दादीना-

<sup>1 &</sup>quot;आनन्दादय —" इति पञ्चममधिकरणम् । "आत्मशब्दाच्च" इति तु सप्तमाधिकरणे चतुस्सूत्रे द्वितीय सुत्रम् । "आध्यानाय प्रयोजनाभावात्" (३.३१५) इति प्रथम सुत्रमुपरिष्टाद् व्याकरिष्यते । अतरुच प्रायो नात्राधिकरणक्रमविवक्षा । यथार्थकम विषयोपक्षेपणात् । अत एव ह्याधि-करणक्रमेण सुत्रानुपादान सूचयन् सुत्राणीत्येवाह । नाधिकरणानीति ।

<sup>2</sup> एतेन "भूम्न ऋतुवज्ज्यायस्त्व तथाच दर्शयित" (३३ ५६) इत्यधि-करण त्रिश व्याख्यातम् । "भूम्न- ऋतुवज्ज्यायस्त्वमिति वक्ष्यमाणन्यायेन

१ "चोपासनानामधि – " क

२ "-नन्दलक्षणम्" क

३ "-पास्यो विष्णुर्वि-" क

४ "-पासनानुगुणै." क ख ग

५ " - रशक्यत्वादानन्दा - " क " - पास्त्यशक्यत्व आनन्दा - " ख

मात्मगुण एकीकारेणापि कथिब्बटुपास्तिः ¹समस्ति । तथाच योजना – सिच्च-दानन्दो विष्णुरात्मेत्युपास्य इति । निर्दोषपरिपूर्णज्ञानानन्दः ¹स्वामो विष्णुरिति ध्यान प्रवचन च कर्तव्यमित्यभिप्रायः ।। ० ।।

²"तवा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवत्" (३३.८), "सम्भूतिद्युव्याप्त्यपि वातः" (३.३२४), "समान एव चाभेदात्" (३३.२०.), "नवा विशेषात्" (३३२२.) इत्यादीनि कमात् बहुपसहारसूत्राणि व्याख्याति —" सुरेद्वयैः। यथाक्रमं बहुगुणैः" इति । अयमर्थः – ये पुनस्तत्फलेज्यानन्दोहेकपूर्वकान् विशेषानिच्छन्ति, नतु फलमात्रम्, योग्यतायामाधिवयविशेषात्, तैः सुरेडवरे-

पूर्णानन्द पूर्णज्ञान इत्याद्युपासन प्राप्यते" इति तत्त्वदीपिका । सिन्चि-दानन्दस्त्वात्मेति मानुपैरुपास्य इति । "तुशब्दस्तु विशेषे" इत्यिभिधानम् । इदमुपलक्षणम् । अलौकिकत्व नाम वैलक्षण्यमित्यपि वक्तव्यम् । तेन — "कार्यास्थानादपूर्वम्" (३३१९) इत्यष्टम चाधिकरण व्यास्थातम् ।

<sup>1</sup> स्वामीत्यात्मशब्दार्थमाह । "स च पुरुषार्थं परतन्त्रस्य जीवस्य स्वामिन सकाशाल्लभ्यत इति स्वामित्व भगवत उपसहर्तव्य विशेषत । तच्चाऽह — आत्मेति । आवत्त इति ह्यात्मा" इति तत्त्वदीपिका । "आदानार्थत्वत् रचायमात्मशब्द पति वदेत् । स्वामी मे विष्णृरित्येव नित्यदोपा-स्यमञ्जसा । स्वामी विष्णृरिति घ्यान विशेषणविशेष्यत । कर्तव्य सर्वथैवैतन्न कथञ्चन विस्मरेत्" (४११४-११) इत्यनुव्याख्याने । "आत्मा विष्णुरिति घ्यान विशेषणविशेष्यत । सर्वेषा च मुमुक्षूणामुपदे-शरच तातृश " इति भाष्ये (४१३) ब्राह्मवचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;नवा —" इत्यादि द्विसूत्र तृतीयमिषकरणम् । एतत्सूत्रस्थाने "प्रिय-श्वारस्त्वाशुपचयापचयौ हि भेदे" (३३१३) इति सूत्र पिठितुमृचितम् । व्याख्यानस्वारस्यात् । "सम्भृति —" इति द्वादशम् । "समाने —" इति

१ "-द्रपास्ति । तथाच" क

२ "इत्यादीनि बहूप –" ग

स्तदर्थं स्वस्वयोग्यतातारतम्यकमानुसारेण सिच्चिदावि वजुर्गुणेषु पिप्रयिदार-स्त्वादिविदोषगुणानां सयोगाच्चतु सङ्ख्यात्ययेन बहुभिः, बहुप्रकरणेषु बहुशाखासु वा पठितैर्गुर्णरुपास्यो भगवान् । न केवल चतुर्भिरेव । सुरा ईव्वरा येषामृषिगम्धर्वाणा ते सुरेव्वरा उच्यन्ते ।

2पुनक्च स्वरूपसुखादिष्वतिव्याप्त³त्वादिमहाविक्रोषितमुभि सुरैरेव लोके-क्वरैर्विङ्गवरुण\*सूर्यसोमादिभिर्यथाकमं प्रियशिरस्त्वादिसहितेषु भृतिव्याप्त्यादि-गुणाना संयोगात् तैभ्योऽपि बहुभिर्महाक्षाखितिसहागुणैरुपास्यः । न केवल प्रियक्षिरस्त्वादिसहितैरेव । ऋष्यादिभ्योऽप्येषामाधिक्यात् ।

<sup>3</sup>अथापि पुनर्मे।क्तिकेषु स्वगुणेष्वतिसान्द्रत्वादिमहिळविशेषलिब्योग्यैः सुराणामीक्वरैरिन्द्ररुद्वाद्यै<sup>थ</sup>र्यथाकमं बहुगुणैः सर्ववेदोपवेदेषु आऽऽदित आऽन्ता-

नवमम् । "नवा –" इत्यादि द्विसूत्रमेकादशम् । "यथात्रम बहुगुणै" इत्युक्तभाप्यक्रमापेक्षया सूत्रक्रममतिहाय निर्देश । तमेव क्रम दशैयति – ये पूनरित्यादिना ।

<sup>1</sup> प्रियश्चित्रस्त्वादि —" इत्याद्यधिकरण षष्ठ द्विसूत्रम् । तत् तावदादौ व्याख्याति — प्रियत्यादि ।

<sup>2</sup> पुनश्चेत्यादि सम्भृत्यिषकरण व्याख्यातम् । अत्र भृतिव्याप्त्यादीत्यादि-शब्देन वीर्येश्वर्यादय । तदिदमिषशब्दोक्त सूत्रे । "अपिशब्दाद् वीर्ये-श्वर्यादयोऽपि ग्राह्याः । द्वित्वमात्रव्यावृत्यर्थं किलाप्रगृह्यासुत्रयत्" इति हि तत्त्वदीपिका । "अत एव भृतिव्याप्त्यायो गुणा" इति भाष्ये प्रमाणवचनम् ।

<sup>3 &</sup>quot;समान एवश्वाभेदात्" इत्यधिकरणम् । अथापीत्यादि ।

१ "सच्चिदानन्दादि - " क

२ "पुन स्वस्वरूप –" ग.

३ "- दिष्वभिव्याप्त - " ग

४ "विद्ववरुणसोमादि – " ख "विद्विसोमवरुणसूर्यादि – " ग

५ " - रुद्रादिभिर्यथाकम बहुभि सर्व - " ख ग

दुदितैर्द्रव्यगुणकियाणां सामान्यरूपैरनन्तरूपत्वसर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वादिभिरपि महा-गुणैरुपास्यः । नतु <sup>1</sup>सहितैरेव<sup>ा</sup> ।

<sup>2</sup>अथ "यथाकम बहुगुणैः" इत्येतद् दशगुणितं शतगुणितं सहस्रगुणितेरित्यादि-रूपेण गुणाना परिमाणविषयेऽपि द्रष्टव्यम् । नतु । सङ्ख्यामात्रविषये । तथैवो-पासकविषयेऽप्येतद् विशेषणिमध्यते । तदा यथाऽऽत्मजातिकमं बहुवो हि भक्त्यादयः शमादयो वैराग्यादयश्च स्वगुणा येषामृष्यादोनामिति बहुव्रीहि ।। ।।

³अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम्" (३.३ ४७), "मन्त्रादिव द वाऽविरोधः" (३.३ ४८.), "अङ्गोषु यथाऽऽश्रयभावः" (३ ३ ६३) इत्या-द्यञ्जदेवोपास्ति <sup>३</sup>सूत्राण्यप्यनेनैव वाक्येन व्यास्पातानि लक्ष्यन्ते । तथाहि — अप्रधानेऽपि गुणशब्दप्रवृत्तेः <sup>4</sup>बहुगुणा इति बहुवः परिवारजना अप्युच्यन्ते । यथात्माधिक्यकमं तैरिप सहैव भगवान् भक्तैरुपास्यः । एकशब्दस्य प्रधानेऽपि

<sup>1</sup> प्रियशिरस्त्वादिसहितै , भृतिव्याप्त्यादिसहितैश्च चतुर्गुणैरेव ।

<sup>2</sup> नवा विशेषादित्युक्तमधिकारिविशेषमाह – अय यथाक्रममित्यादि । एतेनैव "नवा प्रकरणभेदात् –" इत्यधिकरण च व्याख्यातम् ।

<sup>3 &</sup>quot;अङ्गावबद्धा –" इत्याद्यष्टाविशमधिकरणम् । "मन्त्रादिवत् –" इत्येकोनित्रशम् । "अङ्गेषु –" इत्यादि चतु सूत्र चतुस्त्रिशम् ।

<sup>4 &</sup>quot;अप्रधानानि च गुणा निगद्यन्ते निरुक्तिगै" इत्यभिधानम् ।

१ "न रूप दिसहितैरेव।" घ मध्ये कियाश्चिद वाक्यभागो लुप्त ।

२ "नतुतेषासङ्ख्या–" क. खघ

३ " - देवतोपास्ति - " ग

प्रसिद्धेरनेकपर्यायस्य बहुशब्दस्याप्यप्रधानवाचकत्व सिद्धचिति । तस्माद् बहुशब्देनाप्यप्रधानभूता अङ्गदेवा गृह्यन्ते । तेषा गुणैरपि यथाविधिकम स एवोपास्य इति वा <sup>2</sup> ।। ०।।

1 नन् यद्येव सिद्धचिति, सिञ्जिनीपदस्याप्रधानमर्थं इत्यपि सेत्स्यित । कथम् न्यायसाम्यात् । यो हि यस्यार्थस्तत्पर्यायस्यापि सोऽर्थं इतिन्याय-साम्यात् । कथम् ने अप्रधान हि गुणपदस्यार्थं । मिञ्जिनीति गुणपर्याय । "गुणशब्द सिञ्जिन्या प्रयोजगन्त्यप्रधानेऽपि" इति ह्यमिदधित । तस्मात् सिञ्जिनीत्यप्रधान स्यात् । न स्यात् । कुत ने अपर्यायत्वात् । सिञ्जिनीति न गुणपर्याय । गुण इति हि सिञ्जिनीपर्याय । कथमेतत् ने परितो ह्यन्यस्याऽयो पर्याय । गुणशब्दस्य यावन्तोऽर्थास्तावतो न वदतीति सिञ्जिनीत्यपर्याय । सिञ्जिनीशब्दस्य तु यावन्तोऽर्थास्तान् वदतीति गुण इति सिञ्जिनीपर्याय । एविमहापि । अनेकशब्दस्य यावन्तोऽर्थास्तान् सर्वानिप-वदतीति बहुरनेकपर्याय । युक्त चैतत् – बहुष्वप्रधानेषु एको हि प्रधानो भवति ।

ननु एक इति एकत्वसङ्ख्याया वर्तते । अनेक इति तु न द्वित्वे । तेन नजा तिद्भू साथँबोधो न भवतीत्यप्रधानमि नार्थं स्यात् । स्यादेव । तिह् द्वित्वमि स्यात् । न स्यात् । नह्येकस्माद् भिन्नोऽनेको भवति । किन्तु यस्य प्रतियोगी नैक सोऽनेको भवति । अत एव द्विवचनस्य प्रवृत्ति । कय तिहं अनेकाल्, अनेकज , अनेकगोत्र इति , कय खानेकपो द्विप इति? ननु भवतामि कथमनेकाग्र ? एकाग्रो न भवतीति । समान समाधानम् । एकाल् न भवति । एकजो न भवतीति द्विजोऽनेकज । एकगोत्रो न भवति द्विष्यामुख्यायणोऽनेकगोत्र । एकगो न भवतीति द्विपोऽनेकप । सर्वत्र हि समस्त पद नजा समस्यते । कथ तिहं "अनेकमन्यपदार्थं" इति । बहुन्नीहिणा सासोसेन भवति । अनेकोपसर्जन हानेकम् । उपसर्जनवचन हि तत् । एव यत्रवविदिष चेत् प्रयोगस्तदिष गीणत्या व्याख्येयम् । सङ्ख्यावाच्यनेक-शब्दो बहुवचनान्त इति वदन् वैयाकरणोऽप्यत्रैव किलान्तत आजगाम । यथाविधिकममित्येतेनैव "नवाऽतत्सहभावश्चते" (३३६५) इति

१ ''देवता गृह्यन्ते'' ख

"उपसहारोऽर्थाभेदाद् विविशोषवत् समाने च" (३.३६.), "आघ्यानाय प्रयोजनाभावात्" (३.३१४.), "सर्वाभेदादन्यत्रेमे" (३३.११.), "सम्बन्धा-देवमन्यत्रापि" (३३.११.) इत्यादीनि अर्वोपसहारसूत्राणि व्याख्याति — "ब्रह्मणा त्विख्छेर्गुणः । उपास्यः" इति । य एते " सुरेश्वरंदणस्यमाना आनन्दाद्याः प्रियशिरस्त्वाद्यं सम्भृत्याद्यं सर्वक्ष्यत्वाद्यंद्व सहिताः सर्वकर्तृत्वान्ताः पूर्वोक्ता गुणाः तेष्वेव प्रायशः सर्वशब्दवाच्येषु पुनस्तदेतत्कर्तृत्वादीना क्रियाविशेषाणामिष गुणाना सयोगादिख्लैः सम्पूर्णसङ्ख्याकैः सर्ववेदेष्वाद्यन्तत आऽक्षरादा स्वरादा घोषाच्चापुनरुवत्योदित्तिन्दीषपरिपूर्णमुंग्वै-४ एपास्यः परमपुरुषो विष्णुः सर्विधिकार्यिष्ठपतिना व्यतुर्मुखब्रह्मणा, नैवान्ये

हिस्त्र पादान्त्याधिकरण पश्चित्रवामि भाषितम् । अङ्गदेवतानामङ्गेषूपासनम्, तदवराणा नवेति व्यवस्थितविकत्पस्यैव कमस्य तत्राभिधानात् ।

1 "उपमहार –" इत्यादि हिस्त्र हितीयमधिकरणम् । "आध्यानाय –"
इति सन्तम चतुस्सूर्वामिति (१५–१८) इति पूर्वभरतुतम् । "सर्वाभेदात्—"
इति सन्तम चतुस्सूर्वामिति (१५–१८) इति पूर्वभरतुतम् । "सर्वाभेदात्—"
इति चतुर्थे हितीयम् । "प्राप्तेश्च समञ्ज्यसम्" इति प्रथमम् । आद्यभरहाय
हितीयमहण तु भाष्ये तस्य मुखतो व्यास्थानात् । "सम्बन्धादेवमन्यन्नापि"
इति दशमाधिकरणम् । "सर्वे गुणा सर्वदैव हुषपास्था " इत्युपसहारे श्रुति ।
"आप्त्वा धिया ध्यानार्थे हि सर्वे गुणा उच्यन्ते" इति सप्तमाधिकरणे
तत्त्वदीपिका । "गुणास्त्रैविकमाद्याश्च सहर्तव्या न सशय । विरिच्धस्यैव
नान्यस्य स हि सर्वगुणाधिक " इति दशमाधिकरणे भाष्ये बृहतन्त्रवचनम्।

2 'ब्रह्मणा तु' इति भाष्यस्यार्थं उच्यते – सर्वाधिकार्यधिपतिना चतुर्मुखब्रह्मणात् तु' इति भाष्यस्यार्थं उच्यते – सर्वाधिकार्यधिपतिना चतुर्मुख-

१ "इत्यादिसर्वो – " ग

२ "एत उपास्य –" ग

३ "पूर्वोक्तगुणा" घ

४ "- पूर्णगुणै - " ग

°सामान्याधिकारिभिरेवमुपास्य.। "सम्पूर्णोपासनात् ब्रह्माः सम्पूर्णानन्दभाग् भवेत् । इतरे तु यथायोगम् –" (पाद्म०) इति वचनात्¹।

क्रियादीनां विशेषसामान्यविभागश्चानुष्याख्यायां व्याख्यात∵—"ब्रह्मा सर्वे-र्गुणैरुचैव क्रियासामान्यतश्च गीः । गुणसामान्यतो रुद्रो द्रव्यसामान्यत. परे" (३.३.१७१) इति । तदर्थश्च नयचन्द्रिकाया<sup>३</sup> गुरुभिरेव व्यक्तं विवृतः–

"बह्मेत्यादेरयमर्थं.- ब्रह्मा तु सर्ववेदोदितं सर्वविशेषसहितेर्गुणिकयाशा-द्यात्मकं सर्वेर्गुणं सहितत्वेन विष्णुमुपासीत । ब्रह्माणी तु तत्र क्रियाणां सामान्यत उपास्ति कुर्यात् । अन्येषां विशेषत एव । यथा घटस्रष्टा पट-स्रष्टेरयादिविशेषान् विना सर्वस्रष्टेरयादीनाम् । रुद्रो गुणाना सामान्यत

अत्र तुरवधारयन्नयोग च व्यवच्छिनति । इतराधिकारिम्यो भेद च बोध्यति । स च भेद "इयदामननात्" (३३३५) इत्यप्टाददोऽधिकरणे पश्विमः सूत्रै सूत्रित । तेनैतदप्यधिकरण भाषित भवतीति वक्ष्यति । "स ह्येषा भूताना वरिष्ठो नह्यस्मात् कश्चनोपिर विना नारायण देव देवी च परमा श्रियम्" इति हि श्रुति । विष्णोस्तत परत्व तु "एष तु वा अतिवदित" इति श्रुतौ तुशब्देन विशेषणादेव ज्ञायत इत्येतदिष तुशब्देनैव स्फोरयामास । नित्यमुक्ताया श्रिय सकाशादस्य वैलक्षण्य च तुशब्देनैव स्फोरयामास । नित्यमुक्ताया श्रिय सकाशादस्य वैलक्षण्य च तुशब्देनैवाइह । "देवी च परमा श्रियम्" इति श्रुते । तथाच "कामादितरत्र तत्र चाऽयतनादिस्य" (३३४०) इत्यादि त्रिसूत्रमेकोनविश्वमप्यधिकरण कृतार्यम् । "सर्वायतना सर्वकाला सर्वेच्छा न वन्धका सैषा प्रकृति" इति च श्रुति । एतदिप टीकाकृतोपरिष्टात् विवियते ।

ग एतेन सर्वाभेदात् सर्वगुणाना भगवदभेदेनोपासनात् ब्रह्मा अन्यत्र इतर-विलक्षणे सम्पूर्णानन्दलक्षणे मोक्षे भवतीति सूत्र व्याकृत भवति । कथ तर्हि बहुवचनमिम इति? गतभाविब्रह्मणा बहुत्वात् ।

१ "साधारणाधि - " ख

२ "- काया व्यक्त गुरुभिरेव निरूपित " क

उपास्ति कुर्यात् । यथा घटजः पटजः इत्यादिविशोषान् विनैव सर्वज इत्यादि । किमुत कियाणाम्? द्रव्याणां तु विशेषत एव । कियादीनामिष गुणान्तर्भृतत्वे सत्यिप ज्ञानादीना गुणशब्देन पृथगुक्तिब्र्ह्मिणपिरब्राजक-न्यायानुसारात् । परे पार्वत्यादयो द्रव्याणा भगवद्रूपाणामिष सामान्यत उपास्ति कुर्युः । किमुत गुणक्रियाणाम्" इत्यादि ।

अत्र तुशब्दाद् ब्रह्मणा दोषाभावैश्चाखिलैरुपास्यः । तदन्यैर्यथाकम सामान्यत एव गुणोक्तन्यायवत् । तुशब्दस्त्विषकारीयत्तां च सूचयित "इयदामननात्" (३.३.३५.) इति सूत्रिताम् । अथ यावन्तोऽनन्तगुणा ब्रह्मणा गुणिनि हरा-वृपसंह्रियन्ते "तावतस्तावतोऽनन्तगुणास्तदनन्तगुणोध्वि प्रत्येकमुपसहृत्यैव नित्यमुक्ताऽपि प्रकृतिः स्वेच्छ्यैव स्वर्पातं विष्णुमुपास्ते । न केवल विरिश्ववद् गुणिन्येवानन्तगुणानुपसहृत्य । सन्त्येव ह्येकस्मिन्नपि गुणे पुनरप्यनन्तास्त-द्विशेषगुणयुक्ताः । तथाहि – ब्रह्मणोपसह्त्यमाणेषु क्रियाविशेषगुणेध्वेको गुणो घटस्रष्ट्त्वं हि । तस्मिन्नेव गुणे "तत्परमाणुस्रष्ट्त्वाद्यास्तद्विशेषगुणाः पुनरनन्ता युज्यन्ते । एकघटपरमाणूनामपि घटादिव्रव्यवदनन्तत्वात्, तदेक-परमाण्ववयवानामपि तत्परमाणुवदनन्तत्वात्, तदेकावयवानामपि तद्यदनन्तत्वात्, तदेकावयवानामपि तत्परमाणुवदनन्तत्वात्, तदेकावयवानामपि त्यद्वनन्तत्वात् । क्षयप्तमाणुपस्याः । दशदिक्सम्बन्धान्ययानुपपस्या शूय्यत्वाभावान्ययानुपपस्या क्षय्यान्ययानुपपस्या शूय्यत्वाभावान्ययानुपपस्या कार्यप्रयिमान्ययानुपपस्या च परमाणुरिप साश एवेति सिद्धेः। तस्मादनन्तपदार्थेष्वकैकसिन्नशेष वस्तुन्यपर्यवसितिवशेषावस्याप-कत्वाद्या स्तत्तित्तिवशेषावस्याप-कत्वाद्या स्तत्तिवशेषगुणा अपर्यवसिता एव परमेश्वरस्यति निश्चीयन्ते । नच

१ " - गुणा गुणिनि" ग

२ "तावत्तावतो - " क ख ग

३ " – स्मिन्नेव गुणे" क

४ "-गुणे तत्तत्पर-" घ

५ " - परमाण्ववयवानामपि तद्वदनन्त्वमित्य - " ग

६ " – द्यास्तद्विशेष – " ख

तेषामल्पत्वमेवेति राष्ट्रधम् । अणोरणीयस्त्वेऽप्यैश्वर्यातिरेकेण महतोऽपि मही-यस्त्वोपपत्ते । तथाचोक्तमनुब्याख्याने "- ते चाखिलविलक्षणा । सर्वे सर्व-गुणात्मनः सर्वकर्लार एव च । तथाऽपि सिवशेषात्त्व –" (३.२.१६७-८.) इत्यादि । नच देव्या अप्येवमे वमुपासीतेति विधिविज्ञेय । नित्यमुक्तत्वेन तदतीतत्वात् । कांबाचित्कमुक्ता अपि क्रतकृत्यत्वात् स्वेच्छ्यैव व ह्युपासते, कर्म वा कुर्वन्ति । अत उ एव ह्यधिकारीयत्तामुक्त्वैव प्रकृतिप्रस्ताव कृत ॥ ० ॥

अथ येषामेवमुपातीतेति विधिविज्ञायते बद्धत्वात्, तैस्तवर्थं कि कार्यम्, उपास्य वा किमेषा स्यादित्यनयोश्त्तर वितरित -2 सर्ववेदान्तप्रत्यय चोदन।द्यविशेषात्" (३.३१), "प्रदानवदेव तदुक्तम्" (३.३४४.), "लिङ्गभूयस्त्वात् तद्धि बलीयस्तदिप" (३३४४.), "पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् कियामानस-

१ नित्यम् कात्वेन तर्वे लक्षण्यात् नुवाब्वेन प्रकृता रमा अखिलैर्गृणैरनन्त-विशेषैर्हीरमुपास्त इति प्रस्तुतम् । इदानी तत्प्रस्तावात् कादाचित्कमुक्ता अपि तेनैव नुनोच्यन्त इत्याह् – कादाचित्केत्यादि । एतेन "हानौ तूपायन- चब्दशेषत्वात् कृशाच्छन्दस्तुत्युपगानवत्" (३३२७) इति द्विसूत्र चतुर्देशम्, "छन्दत उभयाविरोधात" (३३२९) इति त्रिसूत्र पञ्चदश चाधिकरण सगृहीतम् । एतत्सग्रहायैव च "कमं वा कुर्वेन्ति" इत्याह । कमं कुर्वेन्ति, नवा कुर्वेन्ति । "स्वेच्छ्या कुर्वेन्ति नवा" इति भाष्यात् ।

<sup>&</sup>quot;सर्ववेदान्त – " इत्यादि (१-५) पत्त्रसूत्री प्रथममधिकरणम् । "प्रदान-वदेव – " इत्येकविद्यम् । "लिङ्गभूयस्त्वात् – " इत्यादि त्रीणि सूत्राण्येक-मधिकरण द्वाविद्यमिति भाष्यमतिमति भाति । प्रतनकोद्योष्वत्राधिकरण-भेदस्यानुरुलेखात् । तथाऽपि न्यायमालायाम् – " पुसाम्य प्राप्तसन्त्याग " इति, "विद्योषोक्तिरमानत्वम्" इति च पृथगेव पूर्वापरपक्षयुक्तिकथनात्,

१ "अप्येवमुपा – " ख

२ " - यैवोपासते" ग

३ "एवाधिकारी - " क ख ग

वत्" (३.३.४६), "तिम्नधीरणार्थनियमस्तदृदृष्टेः पृथाध्यप्रतिबन्धः फलम्" (३.३.४३.) इत्यधिकरणानि । "सर्वेवेदैद्द्य सर्वेरिप यथावल्लम् । क्रेयो विष्णु " इति । स्वस्वयोग्योपासनर्थं सर्वेरप्यधिकारिभर्यथाशक्त्यधीतैः सर्वेवेदे-र्यथाशक्ति विचार्यमाणैः सर्ववेदान्तैरच विष्णुः सम्यग् क्रेय । चशब्दात् तदनृकूल-तर्केटच । नह्यज्ञातस्योपासनं कर्तृ शक्यम् । वत्यच ज्ञानमाचार्योपदेश-शक्यमुसारेणैव भन्नति । वत्येव स्वोत्साहशक्त्यनुसारेण च । भृष्ट्यदेशस्तु

तदनुसारेण "लिङ्गभूयस्त्वान् —" इत्येक सुश्रमेकमिषकरणम्, "पूर्वविकल्प —" इत्यादि द्वे च सूत्रे अपरम् । त पक्ष विविक्षित्वाऽत्र ते सूत्रे उत्लिलेखेनि सुवचम् । अध्याधपादयोरिवाधिकरणानामनियते । "विद्यैव निर्धारणात्" (३३४६) इत्यादि त्रिमूत्र त्रयोविश्वमधिकरण पुरैव व्याख्यातम् — "ज्ञानेनैव पर पदम्" इति । "तिश्चर्धरण —" इत्यादि विश्वमधिकरणम् ।

<sup>1</sup> तथाच श्रुति — "नानावेदैरितिहासँ पुराणै सुज्ञेय एको भगवान् यूक्ति-भिश्च" इति । "सर्वान् वेदान् मेतिहामान् सपुराणान् मयुक्तिकान्" इति म्मृतिष्च । तदनेन प्रथमाधिकरणार्थं उक्त ।

<sup>2</sup> मूलं यथायलमिति यथोपदेशवलमित्यर्थं । तेन "प्रदानवदेव —" इति व्याख्यातमित्याह — तच्चेत्यादि । "आचार्यवान् पुरुषो वेद" इति श्रूयते ।

<sup>3</sup> यथाबलिमिति यथोत्साहबलिमिति चार्थ । तेन "लिङ्गभूयस्त्वात् –" इत्यपि व्यास्थातिमत्याह – तथैवेत्यादि । प्रमादानुगृहीतेन म्वप्रयत्नानुमा-रेण । नच प्रसादमात्रेण पूर्यते । यद्यपि गुरुप्रमाटो बलवान् । "तथाऽपि श्रवणादिस्च कर्तव्यो मोक्षमिद्धये" इति स्मरणात ।

<sup>4</sup> डदानी "पूर्वविकत्प —" इत्यादि व्याख्याति —गुरूपदेशस्त्वित्यादि । यथा-बलमिति यथागुरुप्रसादबलम् । यथाबल पूर्वं उत्तरो वा । तत्र उत्तमगुरुणा यथात्मबल शिष्यग्रहण उपदेशे च सति तदनुसारेण वेदैज्ञेय । उत्तमगुरोर-लाभे यथात्मबल स्वयमेव वेदैज्ञेय । तदेतदुक्तमनुव्याख्याने —"मित-श्रुतिध्यानकालविशेष गुरुरुत्तम । वेत्ति तस्योक्तिमार्गेण कुर्वत स्याद्धि

१ "- सारेण भवति" क

तत्प्रसादबलानुसारेण हि सफलो लक्षितः । समग्रानुग्रहबलानुसारेण गुरुरिष पूर्वप्राप्त उत्तरो वेति निर्णीयते । तत्रोत्तमगुरोरात्मशक्त्यनुसारेण शिष्यग्रहणं शक्यम् । अवरस्य तूत्तमानुता°बलानुसारेणेति विशेषः । ¹काष्यस्यापि

वर्शनम्" (३ ३ ७२) इति, "स्वतोऽधिकाभावे स्वयमेव समभ्यसेत्" (३ ३ ७०) इति च । यथावलिमिति यथानुजावलिमिति चार्थं । उत्तमानुज्ञवारुवरेणाऽपि क्वचित् गृरुणा कृत उपदेशे तदनुसारेण वेदेर्जेय । "समग्रानुग्रहाभावात् सत्यकाम स्वक गुरुम् । ऋषभाद्यनुज्ञया चैव प्राप तस्माद्धि युज्यते" इति च भाष्ये । "असमग्रानुग्रहे तूत्तमस्य तदनुज्ञयाऽवर प्राप्य " इति तत्त्वदीपिका । उपलक्षणिमद सदृशगुरोरिप । सदृशयो पूर्वपरयो पूर्वानुज्ञयैव पर प्राप्य । "समे विकल्प एव स्यात् पूर्वानुज्ञा च सर्वया" (३ ३ १८६) इति ह्यनुष्यास्थाने ।

1 यथावलिमिति यथास्वयोग्यतावलिमिति च व्याख्याति – शिप्यस्यापीत्यादि । एतेन – "यावदिधकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम्" (३३३३) इति द्विसूत्र सप्तदश चाधिकरण व्याख्यात भविता। तथाहि भाष्ये – "ज्ञान चोषास्मन चैव मुक्तावानन्द एव च । यथाधिकार देवाना भवन्त्येवोत्तरोत्तरम्" इत्यध्यात्मवचनम् । "तारतम्य विमुक्तिगम्" इति पूर्वमप्येतत् कटाक्षितम् । एतेनैव "पुरुषिवद्यायामि चेतरेषामाम्नानात्" (३३२४) इत्यादि द्विसूत्र त्रयोदश्च चाधिकरण भाषितप्रायम् । योग्यतावशावुषासनाभेद इति हि तत्राप्यच्यते ।

"एक आत्मन शरीरे भावात्" (३३५५) इत्यादि द्विसूत्र सप्तविश-मधिकरणमप्पत्र लेशत स्पृष्टम् । अशाशिनोरेकत्वादनादियोग्यतावशादेव फलमिति हि तत्राप्युच्यते । "नाना शब्दादिभेदात्" (३३६०) इत्येक-त्रिश्च स्फुटमेव भाषित भवति । "शब्दोऽनुमा तथैवाक्षो योग्यताभेदत सदा । ब्रह्मादीनामेकमथं बहुधा दर्शयन्ति हि" इति हि तदथं । प्रशाबलमित प्रशेच्छावलमित व्याख्याने च "विकल्पे विशिष्टप्रक

यथाबलमिति यथेच्छाबलमिति व्याख्याने च "विकल्पो विशिष्टफल-त्वात्" (३३६१) इति द्वात्रिशम्, "काम्यास्त् यथाकाम समुच्चीयेरन्

१ "तृत्तमाज्ञा – " क ग

स्वयोग्यताबलानुसारेणैव स्वोत्साहस्तत्त्वज्ञानसप्रहस्तत्फल च स्युः । ¹तस्मा-दाचार्यवर्यंत १स्तत्परिचर्यापूर्वंक सच्छास्त्रश्रवणादि कृत्वा तत्त्वज्ञानसग्रयादीन् व्युदस्य परोक्षत एव भगवान् प्रथमतो ज्ञेयः । अपिचैव सर्ववेदार्थं 'वित्त्वाद् यथायोग्य सर्ववेदशब्दितं सर्वाधिकारिभिर्यथात्मध्यान ³बलमपरोक्षतोऽपि ' भगवान् विष्णुर्ज्ञातुं शक्यः स्यात् । एतदेव द्यूपरोक्षज्ञान मोक्षसाधनिमिति निर्वारितम् ।। ० ।।

नवा पूर्वहेत्वभावात्" (३३६२) इति त्रयस्त्रिश चाधिकरणे व्याख्याते एव ।

<sup>1 &</sup>quot;तिन्निर्धारण — " इत्यादि व्याख्याति — तस्मादित्यादि । "श्रुत्वा मत्वा तथा ज्ञात्वा तदज्ञानविपर्ययौ । सशय च पराणुद्य लभते ब्रह्मदर्शनम्" इति हि ब्रह्मतर्के ।

<sup>2</sup> यथाबलिमित्येतत् यथाभक्त्यादिमाधनसम्पद्वलिमिति च व्याख्येयम् । ता विना केवलश्रवणादिनाऽपरोक्षानुस्यात् । तदेनदाह — "अनुबन्धादिम्य" (३३४१) इति चतुर्विद्यामिषकरणम् । अनुबन्धो भक्ति । "भक्त्यैवैन जानाति, भक्त्यैवैन पत्रयति, भक्त्यैव वन्धाद् विमुच्यते" इति हि श्रृति । "तद्भक्तितारतम्येन" इति पूर्वमप्येतत् कटाक्षितम् । एतेनैव "परेण च शब्दस्य ताद्विध्य भूयस्त्वात् त्वनुबन्ध" (३३४४) इति षड्विंश चाधिकरण समग्राह्येव । भक्ते करणत्व हि तत्रोच्यते ।

<sup>3</sup> निर्धारित "ज्ञानेनैन पर पदम्" इति पूर्वमेव । ज्ञानेन पर पद यात्येव इति चान्वय । तेन "अनियम सर्वेषामिवरोधाच्छब्दानुमानाम्याम्" (३३३२) इति षोडश चाधिकरण गतार्थम् ।

१ "- वर्यत परिचर्या - " क

२ "- वेदान्तार्थ -" क

३ " - भिर्यथाध्यान - " ग

४ "- तोऽपि विष्णु - " क

"यथावलं ज्ञेय." इति सामान्यत उक्तं ज्ञानिविशेषं विस्पाट चाडह — ""प्रज्ञान्तर-पृथक्तववद् दृष्टिक्च तदुक्तम्" (३.३ ४२) इत्यधिकरणम् । "चिठोपस्तु ज्ञाने स्यादुक्तरोत्तरस्" इति । मनुष्यादीनामुपासनाया यद्वदुत्तरोत्तर विशेष उक्तस्तद्वदेव तेषामपरोक्षज्ञानेऽपि तज्जन्ये यथाकममुत्तरोत्तरमाधिक्यं नाम विशेष. स्यात् । तुशब्दात् तत्फलेऽपि मोक्षे तद्वद् विशेष स्यात् । विशेषाल-विशेषाच्च तेषा ज्ञाने विशेष इष्यते । देहाद् बहिरन्तः सर्वत्र च ब्रह्माण्डे तदावरणे च तद्बहिरचेति देशतो विशेष. । तज्जन्मिन तन्मन्वन्तरे तत्कल्पे च तत्परे तत्पूर्वपरे ततोऽपि पूर्वस्मिन्नत्यादिक कालतो विशेष. । उभयतोऽप्युत्त-रोत्तरमाधिक्येनैव तेषा ज्ञान जायत इत्यर्थ. ।। ०।।

एवञ्चै <sup>3</sup>तादृशमोक्षसिद्धये यथाशक्त्युपासन कार्यमिति पादाभिप्राय ।। ० ।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया तृतीयाघ्यायस्य तृतीय पाद

<sup>1 &</sup>quot;प्रज्ञान्तर - " इत्यादि द्विसूत्र पश्चिवशमधिकरणम् ।

<sup>2</sup> तथाहि भाष्ये — "अन्तर्दृष्टयो बहिदृष्टयोऽवतारदृष्टय सर्वदृष्टय इति । देवा वाव सर्वदृष्टयस्तेषु चोत्तरोत्तरमाब्रह्मणोऽन्येषु तु यथायोगम्" इति कसठश्रुति ।" दृष्टश्चेव ह्यवताराणा मुज्यन्ते केचिदञ्जसा । दर्शनेनाऽन्तरेणान्ये देवा सर्वत्र दर्शनात्" इत्यध्यात्मवचनम् । "अन्यया विद्यया मृक्ति सुराणामन्यया नृणाम् । तत्रापि योग्यताभेदात् प्रतिभेदा अवान्तरा" इति मानसहितायाम् । "समोऽपि भगवान् स्वविम्बदर्शन एवैन मोचयति" इति च श्रुति ।

१ "ज्ञान विशिष्यते" ग

२ "-परे ततोऽपि पूर्वपरे ततोऽपि" क

३ "एव च ताद्श - " क ख ग.

#### ॥ तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥

ॐ।। उक्तोपास्तिसिद्धस्य भगवदपरोक्षज्ञानस्य स्वभावसामर्थ्यमस्मिन् पाद उच्यते ।

साधनान्तरिवरोधेऽपि मोक्षपर्यवसायित्व स्यादेवास्येति प्रत्याययिषुम् —
"पुरुषार्थोऽतः शब्दादिति वादरायणः" (३४१.) इत्यिधिकरणम् । "सर्वेऽिपे
पुरुषार्थाः स्युक्तीनादेव न संशायः" इति । यदेतदुक्तोपास्तिसिद्धं निर्दोषं
विष्णुविषयमपरोक्षज्ञानं तस्मादेव ज्ञानात् साधनान्तरमन्तरेणापि पुरुषार्थाः
श्वत्वारोऽपि स्युः । तर्द्विनामिति शेष । तत्राप्यधि भनानामाधिक्येनेति विशेषः
प्रागेव तुशब्दात् सूचित । स्वस्वजात्यनुसारेण प्रारब्धकर्मानितः कम्येत्यपि
विशेषां ग्राह्यः । अपिशब्दो जैमिन्यादिमतेषु विविक्षतिवशेषसूचकः ।
ज्ञानादेव मोक्षो नान्यद्वारेण स्यात्, स्वर्गादयः कर्मद्वारेणेति हि भतदिशेषः ।
तर्ति तत्यक्षे मोक्षोऽपि कर्मद्वारेणैव स्यादिति च सशयो मा भूदित्यभिप्रायेण
"न सशयः" इत्युक्तम् ।। ०।। १।। ०।।

<sup>1 &</sup>quot;पुरुषार्थं —" इत्यादि नवसूत्र प्रथममिषकरणम् । "ज्ञानेनैवाज्यते सर्व कर्मणा त्विषक भवेत् । इति प्राह महायोगी पुमर्थाना विनिर्णयम्" इति पुराणवचनम् ।

१ "तत्राप्यधिकाराधिक्येन विशेष " ग

२ "- कर्माति -" ख

३ "जैमिन्यादिषु विवक्षित - " ख

४ "अपिशब्देन जैमिन्यादिमतेषु विवक्षितविशेष सूचित ।" ग

५ "मोक्षोऽनन्यद्वारेण" ख

६ " – णेति तद्वि – "कख ग

ैनचैतादृशे ज्ञाने सर्वजन्तवोऽधिकारिण. शङ्क्ष्याः । सोम इव कियन्त एवेति विभागश्रवणात् । एवं चेत् <sup>१</sup> किलक्षणास्त इति चेत्, "सर्ववेदैश्च ज्ञेयः" इति पुरस्तादुक्तत्वादध्ययनवन्त एव ज्ञानाधिकारिण इति साघित भवति।"यथावलम्" इति विशेषणात् तत्तारतम्यं च तत्रैवोक्तम् । <sup>2</sup>नचानधिकारिणस्तज्ज्ञानं ववचित् गृह्धन्ति । सर्वथाऽपि स्वभावस्यानभिभवात्<sup>3</sup> । अधिकारिभिरप्यत्यधिकारं न

<sup>1 &</sup>quot;असार्वित्रनी" (३४१०) इत्यादि चतुस्सूत्र द्वितीयमधिकरणम् । तत्र प्रथमसूत्रार्थमाह् – नचेति । "विभाग शतवत्" (३४११) इति सूत्रार्थं सोम इवेति । "नवकोटघो हि देवाना तेषा मध्ये शतस्य तु । सोमाधिकारो वेदोक्तो ब्रह्मणी द्वं शताधिके । यथा तथैवासङ्ख्येया प्रजास्तासु कियान् जन । ज्ञानाधिकारी सम्प्रोक्तो विष्णुपादैकसश्रय " इति स्मृति । "अध्ययनमात्रवत" (३४१२) इति ततीयम् । तदेतत् पूर्वपाट एव भाषितमित्याह् – एवमित्यादि । "नाविश्रेपात्" (३४१३) इत्यपि व्याख्यातमेवेत्याह् – यथावलमित्यादि ।

<sup>2 &</sup>quot;सर्वथाऽपि तु त एवोभयिलङ्गात्" (३४३४) इति सप्तसूत्रमेकमधि-करण चतुर्थम् । तदेतिश्चर्विक्त – नचेत्यादि ।

<sup>3</sup> तथाच सूत्रम् — "अनिभभव च दशंयित" (३४३४) इति । "अन्तरा चापितु तद्वृष्टे" (३४३६) इति च । तदेतत् "अपि स्मर्यते" (३४३६) इति च । तदेतत् "अपि स्मर्यते" (३४३६) अश्वरुरा आसुरेणैव स्वभावेन च कर्मणा । ज्ञानेन विपरीतेन तमो यान्ति वितरचयात् । देवा दैवस्वभावेन कर्मणा चाप्यसशयम् । सम्यग् ज्ञानेन परमा गति गच्छन्ति वैष्णवीम् । नानयोरन्यथाभाव कदाचित् क्वापि विद्यते । मानुषा मिश्रमतयो विमिश्रगतयोऽपि च" इति । तदेतद् यथाबलमिति व्याख्यातमेव । यस्माद् यथाधिकारमेव ज्ञेयो विष्णु-स्तस्मादनिषकारिभिर्नं ज्ञेय इति । नन्वधिकार सम्पाद्यते । ततश्च विष्णु-जिज्ञास्यते । नेत्याह — यथाबलम् । स्वभावाख्याया स्वरूपशक्तेरनितन्त्रमणीयत्वाज्ञानिकारिभिरसुरादिभिरय सुज्ञेय इति । ननु यथाबलमिति

१ "एवञ्च किलक्षणा - " क

कि अवस्पाकाक्यम् । पतनप्रसङ्गात् । तस्माट् योग्य एव सन्नयोग्येष्वनावि-ष्कुर्वन् योग्यायैव तछोग्योपास्तिमुपदिशेत् । तच्चास्य साक्षाट् विम्बरूपं हुचपासितु योग्यम् । विम्बद्धारभूत एव च तदुपदेष्टुं योग्यः । प्रतिविम्बभूत एव च श्रोतुम् । सामान्ययोग्यताया च सामन्योपदेशादि सम्भवेत् । उक्तलकणहोना एव ह्ययोग्या. । अत एव हि "मानुषैस्तु", "ब्रह्मणा तु" इत्यादिना तत्त्तद्योग्यो-पास्तिमुक्त्वा तुशब्दाभ्यामाद्यन्त्योरिषकारितावत्तां सूचयाम्बभूव ॥ ० ॥ २ ॥ ॥ ० ॥ ४ ॥ ४ ॥ ० ॥ ० ॥ ० ॥

हेतुमाह् । प्रतिज्ञा तु कुतोऽवगता नानधिकारिभिरसुरादिभिरय सुज्ञेय इति । कि समुज्जीयते? उत्तिस्वत् म्वकपोलादानीयते? नोभयमि । किन्ति हिं? अध्याह्रियते । अध्याहारे सर्वोऽिप सर्वस्यार्थो भवेत् । न भवेत् । उक्त हिं "सावकाशे न तद् भवेत्" इति । का प्रतिपत्ति ? प्राप्ते हि पूर्वपक्षे सिद्धान्त प्रसरति । स्फुरितपूर्वपक्षस्य हेतुकथने नञ्गभै सिद्धान्तोऽिप स्फुरत्येव। तत्र किमनिधगतम् ?येषा पूर्वपक्ष एव न स्फुरति तेषा महता मुखेन सिद्धान्तकथनेऽिप कि फलम्? नहि मृत्पिण्डवृद्धिभ शास्त्रमधिकियते ।

<sup>1</sup> एतेन अधिकारिमिरप्यधिकारानितकमेणैवोपास्य इत्यभिदधत् "नचाऽधि कारिकमपि पतनानुमानात् तत्योगात्" (३४४१) इत्यादि त्रिसूत्र पश्चममप्यधिकरण व्याख्यात भवति ।

<sup>2</sup> एतेन "अनाविष्कुर्वन्नन्वयात्" (३४४६) इत्यष्टममिषकरण गृही-तार्थम् । न केवल ज्ञान यथावलम्, िकन्तु ज्ञापन च यथावलम् । श्रोतु-र्योग्याता यावती तावदेवीपदेष्टव्यम् । अयोग्याना तु नोपदेष्टव्यमेव । तथा-चोक्त न्यायविवरणे – "नचाऽविष्कारेण कथनादशेषतोऽपि योग्या ज्ञानिनो भवन्तीत्यास्थानचत्वरादिषु स्थित्वैव प्रकथनीयम् । नह्येव त्वरमाणे सिद्धिर्भवति । अयोग्यानामिष श्रवणप्रसङ्गात् । तस्माद् विचार्य योग्याना-मेवात्वरयैव कथित्वा सिद्धर्भवति" इति । "त्यक्त्वा त्वरा ब्रह्मविद्या वदेत जनाय योग्याय सदैव विद्वान् " इति च श्रुति ।

१ "िकिञ्चदाकाक्ष्यम्" क

"स्तुतयेऽनुमितवी" (३.४ १४) इत्यादीनि कामचारश्रुतिसूत्राणि व्याख्याति—
"न लिप्यते ज्ञानवांश्च सर्वद्रोपैरिप क्वचित्" इति। अपिच प्रारब्धकर्मवशात् १ कियमाणे. कामकोधादिभिज्ञानदोषे कर्मदोषैश्चाज्ञानिवदपरोक्षज्ञानी
न लिप्यते च । यत्लेपे तत्सामर्थ्याद् यथोक्तकालेऽपि मोक्षाभावः प्रसज्येत ।
कामचारवादभक्षादिसर्वदोषाणामपि ज्ञानफलप्रतिषेधशक्तिनं स्यादित्यर्थं 211011

एव सित गुणदोषाणामाचरणे वर्जने वा न किश्चद् विशेषस्तस्येत्यत आह – "शमदमाद्युपेत. स्यात् तथाऽपि तु तिष्टिधेस्तदङ्कतया तेषामवश्यानुष्ठेयत्वात्" (३.४.२७.), "शब्दश्चातोऽकामकारे र" (३.४.३१.) इत्यादीनि सुत्राणि व्याख्याति – "गुणदोपेः सुखस्यापि वृद्धिहासो विसुक्तिगो" इति । यद्यपि ज्ञानदेव श्रे मोक्षासिर्द्धिनियता तथाऽपीत्यपिशब्दार्थः । ज्ञानिनः 'श्रुतिविहितः शमादिगुणैर्वणश्रमधर्मसिहितंययाशक्त्यपृष्ठितंज्ञांनेकफले मोक्षे सुखस्य वृद्धिः स्यात् । श्रुतिनिषिद्धैर्वह्मस्त्राह्मस्त्रम् स्थात् । श्रुतिनिषिद्धैर्वह्मस्त्रम् स्थात् ।

<sup>1</sup> "स्तुतये – " इत्यादि तृतीयमधिकरणम् । विश्वतिरत्र सूत्राणि (१४–३३)।

<sup>2 &</sup>quot;कामचारा कामभक्षा कामवादा कामेनैवेम देहमूत्सृज्याथ परात्पर-मीयु" इति श्रृति । "कामकारेण चैके" (३३१४) इति सूत्रम् । "कामकार कामितचरणम् । तत् कामचारभक्षवादेषु त्रिष्विप समम्" इति तत्त्वदीपिका ।

<sup>3</sup> इत्यादीनि यानि सूत्राण्याह तानि व्याख्याति ।

<sup>4 &</sup>quot;एतमात्मानमिभार्यय शान्तो भवेत्" इति, "पश्यक्रपीममात्मान कुर्यात कर्माविचारयन् । यदात्मन सुनियतमानन्दोत्कर्षमाप्नुयात्" इति च श्रुतिविहितै ।

१ " – कर्मादिवशात्" ग

२ "-श्चातोऽकामचारे" क ख ग

३ "ज्ञानेनैव" क

४ "कालमाच –" क

स्यात् । वृद्धिहासौ तु यथालभ्यस्यापि ज्ञानफलस्य पुनर्महत्त्वाल्पत्वापत्ती एव । तस्माद् ब्रह्मदिश्नोऽपि गुणानुष्ठान दोषवर्जन चावश्यं कार्यम् ।

अत्राय च विशेषो गवेषणीयः 2 – बहुत्तस्य हि देवगणस्य गुणाचरणप्राचुर्यं दृश्यते । अतो वृद्धिरेव १ तस्य प्रायेणानुमेया । अल्पज्ञस्य तु नरवरस्य विपर्यय-प्राचुर्याद् विपर्यय-। विरि॰वस्य तु परिपूर्तिरेव गुलस्य प्रमाणसिद्धा । विहिता-खिलगुणानुष्ठानात् । नैवच हानिः काचिदिप भवेत् । निषिद्धाखिलदोष-वर्जनात् । नैवस्य तूच्चापराधतो विशेषेण च हानिर्भवेत् । अतो दूरादेव परिहरणीयः स्वोच्चापराध । परिचरणीयश्चाऽवार्यः । सतात्पर्यं यथाशक्ति प्रसस्य विहितमेव सर्वयाऽप्यनुसरणीयम् । अनाचरणीयमेव च निषद्ध मनसाऽपि । अनापदि विशेषतोऽपि । किमर्थम् १ क्लुप्तस्यापि ज्ञानफलस्य पुनः पूर्णत्वाय पुनरनल्यत्वाय चेति ।। ० ।। ३ ।। ० ।।

<sup>1</sup> तथाहि श्रूयते — "एतावतोऽधिका नास्ति प्राप्तिरित्यन्तत स्थिता । या स्थितिस्ता समाप्नोति यथाशक्ति प्रयत्नत । विपरीतप्रवृत्तेस्तु तस्या हासोऽधिक भवेत्" इति । "आनन्दो ह्रसतेऽकार्याच्छुभ कृत्वा च वर्द्धते" इतिच पुराणम् ।

<sup>2</sup> तदेतत् सर्व भगवताऽनुभाषितम् — "विकर्मलेषो नैवास्ति सम्यगृदृष्टिमता क्विचत् । गुणहानिरच नैवास्ति ब्रह्मणस्त्वविकर्मत । देवानामिष न प्राय क्लूप्तस्य तु कथ चन । प्राप्तहामो भवेत् क्वापि महता तु विकर्मणा । तथाऽपि तत् क्लूप्तमेव तस्मान्न नियमोज्झिति । चन्द्रसुप्रीवयोश्चैव स्वोच्च-वारपिप्रहात् । प्राप्तहानिरभूनैव क्लूप्तहानि कथ चन । ह्रासोऽपि मानुषादीनामानन्दस्य विकर्मणा । भवेन्मुक्तौ विशेषेण स्वोच्चानाम-पराधत " (अनु० ३४५-७) इत्यादि ।

<sup>3 &</sup>quot;सर्वाञ्चानुमतिश्च प्राणात्यये तद्दर्शनात्" (३४१८) इति सूत्र मनिस निधायाऽह – अनापदि विशेषतोऽगीति ।

१ " - रेवास्य" क २ "कदाचिदिप" ग

३ "हानिर्भवति । " ग.

"स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः" (३.४.४४) इत्याद्यधि करणार्थं वदमध्या-यार्थमपि निगमयति — "नृणां सुराणां मुक्तो तु सुख क्लूत यथाकमम् " इति । नरादीनां सुरान्तानां यथोक्ताल्पबहुगुणोपसहारिणामप्रारब्धप्रतिबन्ध-जन्मिन ब्रह्मदृशां ताद्गजन्मात्यय एव मुक्तिभाजा च सता तत्र मुक्तौ यथा-जातिकम सुख क्लूप्तम्, एषामियदेषामियदिति । तुशब्दाभरावराणामसुराणा चान्चे तमित यथाकमं दुःखं क्लूप्तम् । पारिशेष्यालूमध्यमाना नित्यससारे यथाकम तदुभयमपि । मश्रं क्लूप्तम् , ईशेनेति शेषः सर्वत्रापि ग्राह्मः । नच तत्कलुप्तं क्वचित् कस्याप्यन्यथा भवति ।

<sup>1 &</sup>quot;स्वामिन –" इत्यादि त्रिसूत्र (४४–४६) षष्ठमधिकरणम् । आदि-पदेन "कृत्स्नभावात् गृहिणोपसहार" (३४४७) इत्यादि द्विसूत्र सप्तमम्, "ऐहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तह्श्येनात्" (३४४०) इति नवमम्, "एव मुक्तिफलानियमस्तदवस्थावधृतेस्तदवस्थावधृते" (३४४१) इति दशम चाधिकरण सगृह्णाति । अष्टम पुरैव व्याख्यातम् ।

<sup>2</sup> तुशब्दस्चितौ विशेषाबुच्येते – अप्रारब्धप्रतिबन्धजन्मिन ब्रह्मदृशामिति' तादृग्जन्मात्यय एव मुक्तिभाजामिति च । एतेन "ऐहिकम् – " इति नवमम्, "एवम् – " इति दशम चाधिकरण गृहीतम् । — 'सुराणा तु' इत्यन्वयेन सर्वाश्रमित्वरूप विशेष च तुशब्द सुराणा वक्ति । तेन "कुरून-भावान् गृहिणोपसहार " इत्यादि सप्तम चाधिकरण गृहीत भवति । "देवा एव ब्रह्मचारिण " इत्याद्युक्त्वा "सर्ववर्णा सर्वाश्रमा सर्व ह्येते कर्म कुर्वन्ति" इति ह्याह ।

१ "इत्यधिकर - "ग-

२ ''तत्र यथाजन्मादिकमम्'' ख

३ "- मपि क्लृप्त मिश्रम्" क. "- मपि नित्य क्लृप्तम्" ग

क्षेषा र्ताह कियत्सुखं क्लृप्तमिति चेत् , उच्यते । प्रथम <sup>2</sup>स्वातन्त्र्यादि-<sup>9</sup> गुणेब्ववराणा नराणा न्यूनम् । उत्तमानां सुराणामिषकम् । तुशब्दावत्युत्तमस्य ब्रह्मणोऽत्यन्ताधिकम् । तच्चाऽनन्दश्रुत्युदितप्रकारेण शताधिकं शताधिकं भवित । निह भृत्याना स्वामिना च सता सममेव फल भवितुमहीति । तस्मादिष नराणा भृत्यवदल्पं चेतनफलम् । सुराणा क्षेत्रप्रामिववयस्वामिवत् ऋमाधिक-मायफलम् । ब्रह्मण सार्वभौमवत् करफलम् । अथ <sup>4</sup>सत्रयाणेब्वृत्विजामिवात्य-फलमवराणाम् । यजमानानामिव महत्तम-मुक्तमनामिति वा । <sup>5</sup>शिष्याणां नृणां यथाश्रुतं स्वालम्बुद्धिगोचर सुख फलम्,

१ इदानी षट्ठाधिकरणप्रमेय विवृण्वन् यथाक्रमिस्युदित क्रमविशेषमाह – केपा तर्हिल्यादि ।

<sup>2</sup> तथाह्यनुब्यास्थानम् – "स्वातन्त्र्यतारतम्येन फल हि फलिना भवेत्" (३४२३६) इति ।

<sup>3</sup> तदेतदुक्तम् "स्वामिन फलश्रुग्त्यात्रेय" इति । "स्वामी हि फलमश्नुते नास्वामी कर्मं कुर्वाण" इति च श्रुति । "नह्यत्र प्रजागन कर्मं ज्ञान च प्रतिपिध्यते । प्रत्यक्षविरोधात् । "कर्ता शास्त्रार्थवन्त्वात्" इत्यादेश्च । किन्तु पराधीन प्रतन् चाभित्रेयते । "स्वामी हि फलमश्नुते" इति च मह-न्वापेक्षया । अन्नवानितिवत् । "नास्वामी कर्मं कुर्वाण" इति च न प्रमाण-सिद्धप्रवृत्तिफलप्रतिषेध । भृत्येष्विप वेतनादिफलोपलव्धे " इति तत्त्व-दीपिका ।

<sup>4</sup> एतेन "आर्दिवज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मै हि परिक्रियते" (३४४५) इति सूत्र विवृतम् ।

<sup>5</sup> तथाच सूत्रम्-  $\dot{t}$ सहकार्यन्तरिविध पक्षेण तृतीय तद्वतो विध्यादिवत्'' (३४४६) इति ।

१ "प्रयत्नस्वातन्त्र्यादि – " क ख

२ " - धिकमित्यानन्दश्रुत्यु - " क

तद्गुरुपूर्वकाणा नृजाताना ततोऽष्टद्वधष्टादिगुणम् , तन्नियन्तृणा देवानां सहस्र-लक्षादिगुणम् , तेषामपि नियन्तुर्बह्मणो महौधगुणमित्येषा १ हि तत्क्लृप्ति-र्गुरुषुत्तोक्ता । तुशब्दोऽवधारणार्थरच । तस्माद् यथोक्तसाधन यथाक्षक्रयनु-ष्टेयमित्यध्यायार्थो निर्णीयते ।। ० ।। ६ ।। ७ ।। ० ।। ६ ।। १० ।। ० ।।

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविर्घनतस्य श्रीब्रह्मभूत्रमग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैवित्रमार्यदासकृतादानन्दमालाया तृतीयोऽघ्याय

<sup>1</sup> तथाहि गुरुवृत्ते श्रूयते — "मुक्ताबप्टगुण शिष्याद् गुरुराप्नोति शोभनम् । तद्गुर्राह्मगुण तस्मात् सार्धं तावत् ततोऽपरे । देवा सहस्रगुणित कमात् तस्माद् यथोत्तरम् । ब्रह्मा महौघगुणितमेव फलविनिर्णय" इति । सहस्र-महौघशब्दौ यथाकम परिमाणाधिक्यार्थो ।

१ "-त्येषा क्लृप्ति-"क खग

#### ॥ चतुर्थाध्यायः ॥

ॐ। उक्त साधनभेद. प्रायेण । फलमाहास्मिन्नध्याये । प्रथमपादेऽनिष्टकर्म-क्षयाख्यम् । नित्यशोऽत्यन्त <sup>३</sup> कार्यमवक्ष्यं भाव्यं च यत् तत् साघन प्रथमतो निगद्यते ।

<sup>24</sup> आवृत्तिरसङ्घदुपदेशात्" (४.११.), "आत्मेति तूपगच्छित्त प्राह्यित्त च" ४१३), "ब्रह्मदृष्टिरुक्तर्षात्" (४.१५.) इत्यादीनि व्याख्याति – "विष्णु-र्ब्रह्म तथाऽऽदात्येयं नित्यमुपासनम् । कार्यमापद्यपि ब्रह्म तेन यास्य-परोक्षताम्" इति । विष्णुः ब्रह्म परिपूर्णं, आदाता सर्वस्य स्वामीत्येवं

<sup>1 &</sup>quot;तस्य फलसन्निकृष्टत्वादत्रोक्ति । फलावस्थानुप्रवेशित्वाच्च" इति तत्त्व-दीपिका ।

<sup>2 &</sup>quot;आवृत्ति —" इत्यादि द्वे सुत्रे प्रथममधिकरणम् । "आत्मेति —" इत्यादि चतुस्सुत्र द्वितीयमधिकरणम् । "ब्रह्मदृष्टि —" इति द्वितीयाधिकरण एव तृतीय सुत्रम् । भाष्ये मुखतो व्याख्यानात् पृथग् ग्रहणम् । अत एव इत्यादीनीत्याह । नाधिकरणानीति । मूले "विष्णुकंह्या" इति विष्णुपदग्रहणेन "आत्मा विष्णुरिति घ्यान विशेषणविशेष्यत " इति ब्राह्मवचनम्, "ब्रह्म-दृष्टिण सदोपास्यो विष्णु सर्वैरिप ध्रुवम्" इति ब्रह्मतक्वंचन च स्मारयति।

१ "-भेद प्रायेण । प्रायेण फल-" क घ

२ " - पादेऽनिष्टक्षयास्यम्" - क

३ "नित्यशोऽत्यन्तमवश्यम्" ख

४ "त्येव नित्य – " घ

नित्यमुपासन कार्य मुमुक्षुभिः । अयं चात्र विशेष – यथा विष्णुर्बह्याऽदाले-त्युपास्यं तथा आदाता च ब्रह्म विष्णुरित्युपास्यमित्येतज्ज्ञापनार्यं <sup>३</sup> तथाशब्दः । <sup>२</sup>एवशब्दस्त्वन्यथोपास्तिनिराकरणार्यः <sup>।</sup> ।

अयमिह मधितार्थः - विष्णुमें परिपूर्णः स्वामी, स्वामी मे परिपूर्णो विष्णुः -इत्यन्योन्यविशेषणविशेष्यतयोभयप्रकारेणाप्युपासन कार्यम्, नत्वन्यथेति । ननु अहं ब्रह्मास्मि, ब्रह्माहमस्मि इत्येवोभयप्रकारेणोपास्यमिति <sup>३</sup> च मा शिद्ध्य । ताद्गुपास्तेरन्यथाविषयत्वात् । निह जीवस्य ब्रह्मत्व प्रमाणसिद्धम् । पृथक्त्वस्यै-वोपवेशात् ।

सिद्ध हि <sup>2</sup>तत्त्वमस्यादिवाक्ये <sup>द</sup> तदैक्यमिति चेत्, मैवम् । तस्यातत्त्वमस्यादि-त्वात् । तथाऽपि "<sup>3</sup>अहं ब्रह्मास्मि" (बृह ३.४.४) इति वाक्ये कथमिति

<sup>1</sup> अह ब्रह्मेति वृष्टिर्ब्रह्मवृष्टिरित्येकेषा मत मनिम निधायेदमदितम् । तदेव विद्रियते – अयिमहित्यादि । किश्चदन्योऽपि विष्णुरिव स्वामी स्यात् विष्णुरिप स्यादिति मा भूदिति विशेषणविशेष्यतयोपासन कार्यम् । नत्वन्यथा । न केवल विशेषणतया विशेष्यतया वा । नापि विशेषण-प्रहाणेनाहन्तया वेति ।

<sup>2</sup> तत्त्वमस्यादिपदघटिते वाक्य इत्यर्थ । एवमुत्तरवाक्येऽपि तस्य अतत्त्व-मस्यादिनञ्गर्भपदघटितत्वाद्भेद एव तत्मान भवतीत्यादिर्थ ।

<sup>3</sup> तथाह्यव्याकृतब्राह्मणे वचनम् — "ब्रह्म वा इदमप्र आसीत् तदात्मान-मेवावेदह ब्रह्मास्मीति तस्मात् तत् सर्वमभवत्" इति । पूर्णमभवदित्यर्थं । नह्यत्राभेदस्य वार्ताऽपि श्रूयते ।

१ "- नाय तथा - " क

२ "एवशब्द -" घ.

३ " – मिति मा" क

<sup>¥ &</sup>quot;-वाक्येषु" क

चेत्, तत्र हि स्वात्मानमेव तद् ब्रह्म 'अहं ब्रह्मास्मि' इत्यवेत्, नतु जीवम् । नापि जीवस्तदस्मीत्यवेत् । उपक्रमादिविरोधात् ।

नच "ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति" (आय० ३.२ ६) इत्युक्तिविरोघ । ब्राह्मण-पूजकोऽपि ब्राह्मणो भवेदितिवत् तद्भाव विना तदन्त भीवस्यैव विवक्षित-त्वात् । "निह ब्राह्मणपूजकः स एव ब्राह्मणो भवति" इति हि तत्त्वनिर्णये भगव-तैवोक्तम् । अपरथा <sup>० 1</sup>"तदेव ब्रह्म परमम् – " (महाना० २ ) इत्यवधारण-विरोधाच्च । तस्मान्नाह तद् ब्रह्मेत्युपास्यम् ।

<sup>2</sup>अपिच, यदेतदादेय चराचर विष्णो. प्रतीकमेव सत् तच्च ब्रह्मेति नोपास्यम् । तस्याप्यत<u>-द्</u>रावात् । तस्मादस्मद्रक्तप्रकारेणैव तदुपासन कार्यम् । तच्च आ

<sup>1 &</sup>quot;तदेवर्त तदु सत्यमाहुस्तदेव ब्रह्म परम कवीनाम्" इति नारायणोपनिषद्-ग्रहणेनैतदप्याह – यदुपरिष्टात् तस्यामेवोपनिषदि "योऽहमस्मि ब्रह्माह्-मस्मि । अहमस्मि ब्रह्माहमस्मि" इत्यादि तदिष व्याख्यातमनयैव दिशेति । यदेतदहेयत्वादिनाऽहमादिषदवाच्य ब्रह्मा तदहमस्मि ममाप्यन्तर्यामकमिति । "सर्वान्तर्यामको विष्णु सर्वनाम्नाऽभिथीयते । एषोऽह त्वमसौ चेति नतु सर्वस्वरूपत" इति वचनात् । "तत्तन्नाम्नोच्यते विष्णु सर्वशास्तृत्वतो हरि" इति च । "विष्णुरादाता" इति पदे आददान आचार्य एतमर्थमेवो-हिशति । आत्मशब्दस्य स्वरूपविचतयाऽभेदश्रमसावकाशत्वेऽिप आदात्-पदेनाऽदेयभेदस्य स्कुटमवगमात् ।

<sup>2</sup> अत एवाऽदेयात् प्रतीकादादातुर्भेदोऽच्युदित स्यादिति "न प्रतीके निह् स" (४१४) इति द्वितीयाधिकरणे द्वितीय सूत्रमिप भाषित भवतीत्याह – अपिचेत्यादिना ।

१ "तदन्तरभाव - " घ

२ "अन्यथा" क

दर्शनादा <sup>1</sup>मोक्षाचनेवं विधीयत इति नित्यमित्युक्तम् । नन्नैतत् कदा-<sup>1</sup> चिदप्युपरन्तव्यम् । किन्तु<sup>2</sup> अत्यन्तायामापद्यपि यथाशक्त्यनुष्ठेयमेव । <sup>2</sup>अपि-शब्दाद् देवैस्तु स्वोत्पत्त्याविस्थान भगवदङ्ग च तादृगित्युपास्य <sup>2</sup> मिति सिद्धचिति । स विष्णुः यथा यस्मात् स्वाङ्गान्ममाऽदाता स्रष्टा तिमन्नेव स्वाङ्गे ममाऽदाता स्थापिता संहर्ता चेत्युपास्यमिति योजन्त्येव <sup>3</sup> वा तिसिद्धि । तच्चाऽदित्यादीना सृष्टचाविस्थान भगवदङ्ग चक्षुरादीति श्रुतम् ।

<sup>3</sup>ध्यानोपासनमासीनैः कार्यमिति विशेषः सर्वेषामपि सम । तेनेत्य कृतेनोपास-नेन ब्रह्मशब्दितो विष्णुस्तेषामपरोक्षता याति । यत्तदुत्तरोत्तर सविशेषमुक्तम-परोक्षज्ञान तदनेन जायत इत्यर्थं ।। ० ॥ १ – ४ ॥ ० ॥

<sup>1</sup> आमोक्षादिनि वदता नित्यमिति भाष्यपदेनैव "आ प्रयाणात् तत्रापि हि दृष्टम्" (४११२) इति चतुर्थमप्यधिकरण व्यास्थातिमिति सूचि-तम् । "यावन्नारायण प्रति प्रयाणात्मको मोक्षस्तावदुपासनादि कार्यम्" इति हि तत्त्वदीपिका ।

<sup>2 &</sup>quot;आदित्यादिमनयश्चाङ्ग उपपत्ते" (४१६) इति चतुर्थमपि सूत्र भाष्येण सङ्गमयति – अपिशब्दादिति । अपिशब्दस्येतिशिरसि योजनेन लब्धोऽयमर्थं – इत्यप्युपासन कार्यमिति । शक्यमन्यथाऽपि व्याख्यातु विनैव पदच्युतिमपिपदस्येत्याह् – स विष्णुरित्यादि । तथेति श्रवणाद् यथेति लम्यते । यथेत्यानुरूप्येऽनतिकमे च वर्तते । य क्रममनुसृत्य सृष्टिः "चक्षो सूर्यो अजायत" इत्यादि तस्मिन्नेवाङ्गे तस्य लय इत्यादि ।

<sup>3</sup> भाष्ये उपासनमिति सर्वेषामुपपन्नमासनम्, तेन तृतीयमप्यधिकरण व्याख्यातमित्याह – घ्यानेत्यादि । "आसीन सम्भवात्" (४१७) इत्यादि चतु सूत्र चैतदिधकरणम् । "स्मरणोपासन चैव घ्यानात्मकमिति द्विषा । स्मरण मर्वदा योग्य घ्यानोपासनमासने" इति च भाष्ये स्मृति ।

१ "कदाचिदुप - " क

२ "-पास्य सिद्धचित" क

<sup>🧣 &</sup>quot;- यैव तावित्सिद्धि" क

एव साधनशेषो १ नि शेषोऽप्युक्तः । अयेदानीं तज्ज्ञान उदितमात्रे भवत् फल-मुच्यते । "तदिधगम उत्तरपूर्वाधयोरञ्लेषविनाशौ तद्वधपदेशात्" (४.११३), "अतोऽन्यदपीत्येलेषा-मुभयो " (४.१.१७.) इत्यादीनि व्याख्याति — "प्रारच्धकर्मणोऽन्यस्य ज्ञानेन स्यान् " परिक्षयः । अनिष्टस्योभयस्यापि सर्वस्य" इति । उत्ततोपासनेन व बहादृशा यदेतत् प्रारच्धफलमधं पुण्यं वा कर्म तस्मादन्यस्य कर्मणः पुण्यपापोभयस्याप्यनिष्टस्य ब्रह्मदृष्टचेव नाहा स्यात् । तथाऽप्यनादिकालकृतस्यात्यन्तानन्तकर्मण सर्वनाशो न प्राप्यत इत्याशङ्कापरिहाराषे "सर्वस्य" इत्युक्ति । विशायकालीनस्य" तदुभयस्यानिष्टस्याश्लेषोऽपि स्यादित्यपिशब्दार्थं ।

<sup>3</sup> अथवा, यत्तिंदिष्टापूर्तव्यतिरिक्तत्वादिष्रयत्वाच्चानिष्टशब्दितमघं ज्ञानादुत्तरं

<sup>1 &</sup>quot;तदिधगमे –" इत्येक पश्चममधिकरणम् । "अनारव्यकार्ये –" इति सप्तमम् । "अतोऽन्यदिप –" इति नवमम् । प्रारव्यकर्मणोऽन्यस्येति सप्तमाधिकरणार्थं । जानेन स्यात् परिक्षय इति पश्चमार्थं । उभयस्यापीति नवमार्थं । अनिप्टस्येति विशेषणादिदमुच्यते – यदिग्नहोत्रादिकमिष्ट मोक्षे ज्ञानकार्यानन्दानुभविवशेषायेति न तस्याब्लेषविनाशाविति । "ज्ञानादेवापवर्गस्तथाऽपि यथायया कर्मं कुक्ते तथातथाऽिषको भविति" इति ह्युक्तम् । तथाचाप्टममप्यधिकरण सगृहीनम् ।

<sup>2</sup> परिक्षयोऽपि स्यात् । अपिनाऽक्लेषोऽपि स्यादित्याह – ज्ञानेत्यादि ।

उपरिक्षयपदेनैवोभयसग्रहसम्भवे किमिपनाऽऽवृत्तेन? तिह् तथैवार्थं स्यादि-त्याह – अथवेति ।

१ "साधनविशेषो - " क ख ग

२ "ज्ञानादेव" क, "ज्ञानेनैव" ग

३ " – नेन यदेतद् ब्रह्मदृशा प्रार – " ग

४ " – शङ्कानिवृत्त्यर्थम्" क

४ "- कालीनस्यानिष्ट -" ख

पूर्वं च तदघस्योभयस्यापि व ज्ञानेनैव परिक्षय स्यात् । परिक्षयो नामोत्तराघस्य परितोऽपगमात् कर्तर्यक्षङ्गः । पूर्वस्य भस्मीभाव इत्युभयथाऽपि स्यात् । अथोत्त-रस्य परितोऽभावः पूर्वस्य क्षयःवेत्युभयसमुच्चयो वा परिक्षयः । <sup>1</sup>परचादिन-च्छाविषयत्वादिनिष्टशब्दितस्य पूर्वोत्तरपुण्यस्योभयस्यापि कर्त्तुरपगम <sup>२</sup>एव परिक्षयः । किञ्ज, उत्तराघिववक्षाया परिवादिषु द्विषत्सु स्वस्मादपगमः परिक्षयो नाम । पुण्यविवक्षायां परिवारेषु सुद्वत्स्वि विशेषः ।

किमेतत्पूर्वमुत्तर वा पुण्यमनिष्टम्? न तावत् पूर्वम् । "सर्विपेक्षा – " (३४. २६) इति विषे । नाप्युत्तरम् । अग्निहोत्राविसूत्रविरोधात् । तस्मादमीष्टमेव पुण्यं सर्वमपीति चेत्, सत्यमकाम्यम् । काम्यमपि किन्धित् पुनरार्जने भोजने वा सावसर चेत् तविच्छायामिष्टम् । नो चेत् तविच्छम् । स्वाजित-महासुख उप्तिबन्धकत्वात् । नहि स्वाजम्बुद्धिगोचरसुखे सुसाधिते सत्यिप पुनरार्जनेच्छा जायते । नैरवकात्र्यात् । नापि न्यूनभोगेच्छा, पूर्णं सौलभ्यात् । अतोऽनिष्टत्वात् क्षीयत एव तावृत्त पुण्यमपि पापवत् । तस्मादेतद्विवक्षयैव

शिक्षातुर्गिनवासे गतौ च वर्तते । तत् क्षयो नामापगम । स च द्विविध । परिवादिष्वपगम, परिवारेषु चेति । तथाच श्रुति — "सुहृद साधुकृत्याम्, द्विषन्त पापकृत्याम्" इति । तदुअयसग्रहायोपसगयोजनिमत्याह — पश्चादित्यादि । तथाच परिक्षयपदेन च अतोऽन्यदित्यादिननममधिकरण व्याख्यातम् । अत्र "उभयस्यापि" इत्यपिशब्देन अनिष्टस्यापक्षय इव पुण्यस्य वृद्धिरि भवतीति गम्यते ज्ञानेनैव । तेन "यदेव विद्ययेति हि" (४११६) इति दशम चाधिकरण सगृहीतम् । तथाच श्रुति — "यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तर भवति" इति ।

१ "तदघस्य पूर्वस्यापि" क

२ "कर्तुरसङ्ग एव" ग

३ " – महत्सुख – ख

४ "पूर्णस्य सौल – " क

"उभयस्यापि" इत्युक्तम् । <sup>1</sup>अपिशब्दाद् ब्रह्मद्विषां पुण्यस्यापि तद्वत् परिक्षयः स्यात् ॥ ॥ ० ॥ ५–१० ॥ ० ॥

प्रारब्धकर्मक्षयः कथिनत्यत आह — 2"भोगेन त्वितरे क्षपियत्वाऽथ सम्पत्स्यते" (४ १.१६.) इति । ज्ञानस्वभावादेव परिक्षियण उक्तावन्यस्य प्रारब्धकर्मण पुण्यादेरिनिष्टत्वेऽपि भोगादेव परिक्षयः स्यात् । अनारब्धेष्टशुभसद्भावे पुनरारभ्य भुक्तवैवास्यापि क्षपणम् । नो चेत् प्रारब्धस्य भोगत इत्येव वक्तव्यत्वात्, तत्क्षपणस्य गत्यन्तरानुक्तेश्च । अत्र परिक्षयः शोषणमत्पीकार इत्युपमर्वोऽप्युक्त एव स्यात् । भोगोपमर्वाभ्यां तत्क्षपणमित्यर्थः । उपमर्वे भोगलाध्वमधादेः, नो चेत् कृत्स्नभोग इत्येव विशेषः । सर्वेथा तत् क्षपियत्वा हि ब्रह्म सम्पत्स्यते ।

एवं सर्वकर्मक्षयवचनात् पादार्थनिगमनं च कृतं भवति ।। ० ।। ११ ।। ० ।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविर्त्वतस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्थाघ्यायस्य प्रथम पाद

अथचार्थान्तरमप्याह – अपिशब्दादित्यादि । एतेन "इतरस्याप्येवमसक्लेष पाते तु" (४११४) इति षष्ठमप्यधिकरण सगृह्णाति ।

<sup>2 &</sup>quot;भोगेन -" इत्यन्तिममेकादशमधिकरणम्।

उ एतेन "उपमर्द च" (३४१६) इति तृतीयस्य चतुर्ये तृतीयाधिकरणस्य तृतीय सूत्र च कटाक्षयित । "आत्मानमभिपस्योपमृद्य पुण्य च पाप च काममाचरन्तो ब्रह्मानुत्रजन्ति" इति च तुरश्रतिर्भाष्ये ।

१ "इति । "अन्यस्य – " क

२ "सम्पद्यते" क ख ग

### ।। चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

👺।। यथोक्तानिष्टकर्मक्षयिणां ज्ञानिना देहमोक्षोऽस्मिन् पाद उच्यते ।

"वाडमनिस दर्शनाच्छब्दाच्च" (४२१.), "अत एव च सर्वाण्यनु" (४२ २.), "तन्मन. प्राण उत्तरात्" (४.२३) इत्यादीन्युन्तरोत्तरप्रवेशसूत्राणि व्याख्याति – "उत्तरेषूत्तरेष्ट्रेच यावद् वायुं विमुक्तिगा । प्रविश्च मुञ्जते भोगांस्तदन्तर्वहिरेच वा" इति । जीवन्मुक्ति प्रागेव गतवन्तो देवा विश्विष्टामिष मुक्ति गच्छन्तः परान्तकाल उत्तरेषूत्तरेषु स्वस्वविम्बभूतेष्वेव देवेषु प्रविश्य स्व स्व लिङ्गदेहं तत्र क्षपयित्वा चिदानन्दात्मकदेहेन तांस्ता-नभीष्टभोगान् भुञ्जते । यावद् वायुं प्रविश्वान्ति तावदन्तश्चायं प्रवेशः । नातोऽधिकः । नहि ततोऽधिकोऽधिकारी कोऽप्यस्ति । इयदेवत्यामननात् । तस्मात् तत्तदृहारेण व तमेव प्रविश्य भुञ्जते । नच तत्प्रवेश विना तदन्येषा भोगः सम्भवति । लिङ्गभङ्गसायेक्षत्वात् । अतस्तदनन्तरमेव भोग इति नियम.।

<sup>1 &</sup>quot;वाडमनिस –" इति प्रथममिश्रकरणम्। "अत एव –" इति द्वितीयम्। "तन्मन –" इत्येक तृतीयम्। आदिपदेन "भूतेषु तच्श्रृते" (४२४) इति पश्चमम्, "नैकस्मिन् दर्शयतो हि" (४२६) इति षष्ठम्, "तानि परे तथाह्याह" (४२१४) इति नवम चाधिकरण सगृह्णाति।

<sup>2 &</sup>quot;बिम्चे लयो यिन्नयतत्त्रच मुक्तौ चिदात्मना तद्वशता च सर्वेदा" इति चानुच्याख्यानम् । "भूतेषु देवा विलीयन्ते" इति च श्रुति । "पृथिव्या-मुभवो विलीयन्ते वरुणेऽदिवनावग्नावग्नयो वायाविन्द्व सोम आदित्यो

१ "यावद्वायु" क ख

२ "कोऽप्यधिविद्यते।" क

३ "तस्मात् तद्द्वारेण" क ख घ

अथ विकल्पः – तदन्त स्थित्वा, तद्विहिनिर्गत्य वेति? उभयथाऽपि, "तदन्त-वृंहिरेव वा" इति । पुनर्राप, वाशब्दादेवशब्दाच्च पुनश्चाय नियम – प्रलये सर्वेषामप्यन्तरेव स्थितिः । पुनः सृष्टौ केषाश्विद् बहिरेवेति । पुनर्राप वा-शब्दान् सृष्टिकाले केषाश्विदन्तवां बहिर्चा इति च विकल्पो भवति ।। ० ।। ।। १–३ ।। ० ।। ६ ।। ० ।। । ० ।।

एव चेत् सर्वाधिको वायु कथ भुंक्त इत्यत आह् – ''सोऽघ्यक्षे तदुगगमाविम्यः'' (४२.४) इति सूत्रम् । "वायुर्विष्णुं प्रविद्येव" इति । अयं भाव – सोऽयं वायुक्तव्वितो विरिन्ध<sup>,2</sup> कि स्वात्मानमेवाऽश्रित्य भूंकते, उत पर प्रविद्येति

वृहस्पतिरित्याकाश एव साध्या विलीयन्ते" इति महोपनिषत् । अत्र अग्नय इत्यग्निपुत्रा । चतुर्वेदशिखा च — "मृत्यव पृथिव्या वरुण आपोऽग्न-यस्तेजिस मस्तो मास्त आकाशे विनायका विलीयन्ते" इति । वायौ मास्त इति च प्रधानवायौ । "प्रधानवायुस्त्विह वायुनामा" इति ह्यानु-व्याख्यायाम् । मस्त इति भूतवायव । इन्द्र सोम आदित्यो वृहस्पति-रित्यादय क्रमश प्रधानवायौ । क्रमञ्चानुव्याख्याने —

"सोमस्तु वारीशयुतोऽनिरद्ध विशत्यसो काममसौ च वारुणीम् । मा शेपदेव स गिर च सैव वायु विशत्यञ्ज इतीह निर्णय " (४२१२३) इति, "सूमेंऽनियुक्तो गुरुमाप्य तेन शक सहैनेन सुपर्णपत्नीम् । तया सुपर्ण सह तेन वाणी ब्रह्माणमेतद्गत एव याति" (४२१२६) इति च ।

विनायका इति विनायकपुत्रा । अग्नय इतिवत् । 1 "सोऽध्यक्षे –" इति चतुर्थमधिकरणम् ।

<sup>2</sup> एतदप्यक्तम् – "उमागिरीशाविष भारतीरा-विति स्म वाग वेदगता ब्रवीति ।

संशयः । न ताबदाद्य उपपद्यते । मुख्येदवरत्वप्रसङ्गात् । नह्यवान्तरेदवरस्यापि भ मुख्येदवरत्व मनसाऽपि प्राप्तुं शक्यम् । "न ते महित्वम् –" (ऋ० ७ ११.१.) इत्यादिश्रुतेः । नैव चास्य तदिच्छा जायते । " न किंहचिन्मे मनसो मृषा गतिः" (भाग० २.६ ३३) इत्याद्यक्तेः । तस्मात् परमेवाऽश्र्यं प्रविद्येति निद्यीयते । स च परो विष्णुरेव । तत्र ३ परमान्तरस्याभावोक्तेः । अतः सोऽयं वायु अप्रोप्नेरितो विष्णुपेव । तत्र ३ परमान्तरस्याभावोक्तेः । अतः सोऽयं वायु अप्रोप्नेरितो विष्णुपेव प्रविद्य तत्र स्वकीयं लिङ्गद्वारीरं भक्त्वा, ततः सच्चि-दादिदारीरत्वेन तत्युत्रो भूत्वा, तस्मिन्नेव विष्णवाख्याश्रये स्थित्वा, तत्सह-भोगनामकान् सर्वानिप भोगान् भृक्ते । नच पुनस्तदन्तर्वविव्वति विकल्पः । ततो निर्गमेऽपि सर्गे तस्मिन्नेव रूपान्तरेण स्थत्वोपपत्ते ॥ ० ॥ ४ ॥ ० ॥

अहीन्द्रपत्नीमहिप विरिञ्च-

पत्नी विरिञ्च च विमुक्तिकाले"(अनु ४२१२= )इति।

1

"न भारती मेऽङ्ग मृषोपलक्ष्यते न कहिंचिन्मे मनसो मृषागति । न मे हृषीकाणि पतन्त्यसत्पये यन्मे हृदौत्कण्ठयवता घतो हरि"

इति नारद प्रति ब्रह्मवचन भागवते ।

2 "वायुमादाय सा देवी याति विष्णु परात् परम् । द्वारमात्रा तु सा देवी वायुप्राप्यो जनार्दन " इति सत्तत्त्ववचनात् । अयमेवकारार्षं । विष्णावेव प्रवेश । न पुना रमायाम् । सा तु द्वारमात्रमिति । अत्र मुक्तेर्भोगस्य च वायुपर्यन्तत्वकथनाद् रमाया नित्यमुक्तत्वेन परमपुरुषसाम्यम्, विष्णु-

१ "- रस्य मुख्ये - " क

२ "शक्यते।" क

३ "तत्र पुमन्तर – " घ

४ "- वोक्ते । सोऽयम्" क ख ग

<sup>¥ &</sup>quot;रूपान्तरे स्थित्वोप -" क

<sup>14</sup>अविभागो वचनात्" (४.२.१६) इति सुत्रम्। "भोगद्देचेवोत्तरोत्तरम्" इति । उक्तप्रकारेण भगवन्त प्रविष्टाना तत्कामसङ्कृत्यापेक्षया सत्यकाम-सङ्कृत्यानं च सतामेतेषा योऽसौ पूर्ववाक्ये भुञ्जत इति सामान्योक्तो भोगः सोऽयमुक्तक्रमा वृद्वतरोत्तरमधिकाधिक एव भवति । चशब्दात् सत्यकामत्वाद्यपि तथा । नच तेषामुक्तगुणतारतम्ये साम्यवाक्यविरोधः शङ्क्यः । दोषाभावसाम्यस्यान्युपगतत्वात् ।। ० ।। १० ।। ० ।।

<sup>24</sup>'तदोकोऽप्रज्वलनम् –" (४.२.१७.) इत्यादिकमधिकरणम् । "उत्क्रस्य मानुषा मुक्तिं यान्ति" इति । मुक्तिकालात् प्रागेव कदाचिन्मानुषलोके जाता देवाश्चात्र मानुषशब्देनोच्यन्ते । न केवलं मनुष्यचेतनाः । ते तावदुभयेऽपि ज्ञानसामर्थ्यात् <sup>3</sup>स्वसुषुम्नयाऽर्कसुषुम्न³मनुसृत्य स्वदेहादुत्कस्य तन्मुक्ति

मेवेति तस्या प्रवेशद्वारत्वमात्रकथनेनावरत्व च कथितम् । तेन "समना चामृत्युपत्रमादमृतत्व चानुपोष्य" (४२७) इति सप्तममिष्रकरणम्, "तदापीते ससारव्यपदेशात्" (४२ -) इत्यादि सप्तसूत्र (- १४) अष्टम चाथिकरणमुपसगृहीतम् । "मत्स्यकूर्मेवराहाद्या समा विष्णोरभेदत । ब्रह्माद्यास्त्वसमा प्रोक्ता प्रकृतिक्च समासमा" इति हि स्मृतिः ।

<sup>1 &</sup>quot;अविभाग - " इति दशममधिकरणम्।

<sup>2 &</sup>quot;तदोकोऽग्रज्वलन तत्प्रकाशितद्वारो विद्यासामर्थ्यात् तच्छेषगत्यनुस्मृति-योगाच्च हार्दानुगृहीत शताधिकया" (४२१७) इत्यारम्य आपादान्त षट् सूत्राणि (१७-२२) एकमेकादशमधिकरणम् ।

<sup>3</sup> तथाहि श्रुति — "सहस्र वा आदित्यस्य रश्मय आसु नाडीष्वाततास्तत्र श्वेत सुषुम्नो ब्रह्मयान सुषुम्नायामाततस्तत्प्रकाशेनैष निर्गच्छित" इति ।

१ "- क्रमादधिक एव भवति च।" ख.

२ " – तारमधिक एव" क घ

३ " – सुषुम्नामनु – " खः ग

यान्ति । उत्कान्त्येव देहमुक्ति । यान्तीत्यभिप्रायः । अस्माच्च देशादुत्कस्य अचिरादिमार्गेण गत्वा ब्रह्मलोकप्राप्तिरूपां च मुक्ति यान्ति । मोचकत्वान्मुक्ति-शब्दित ब्रह्मापि यान्ति ।

एवं स्थूलदेहिना मनुष्याणा तत उत्कान्त्यंव तन्मुक्ताबुक्ताया सूक्ष्मदेहिना वेवानां वेहस्य का गतिरित्यत आह — "देहश्लयात् सुराः" इति । (प्रवे ) ण्टारः सुराः प्रवेत्रयेषु देवेषु स्वदेहस्य क्षयात् तन्मीक्तं यान्तीति । वेवतादेह. अयेत्राकाले क्षीयते । मनुष्यचेतनाश्च प्रागेवोत्कस्य ब्रह्मालोकं गताः कथिन्नत् सुर- शब्देनोच्यत्ते । तस्मात् तेषामिप लिङ्गभङ्गो विम्बदेवप्रवेशाविति सिद्धम् ॥ ॥ ॥ ॥ ११ ॥ ० ॥ ११ ॥ ० ॥ १। ॥ ० ॥

इति श्रीमदानन्दतीर्थंभगवत्पादविर्ज्जितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्याघ्यायस्य द्वितीय पाद

<sup>1</sup> दु खप्रहाणेन सुष्ठुरमणयोगादेवेत्यर्थ । रूढमपहाय योगमात्राश्रयणात् कथित्त ।

१ "देहमोक्षम्" घ

२ कोशेषु लुप्तम् ।

३ "-देहा" खग

४ "क्षीयन्ते" ख. ग

#### ।। चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः ।।

ॐ।। उत्कान्ताना मार्गस्तद्गम्य चास्मिन् पाद उच्यते ।

"अर्चिरादिना तत्प्रथिते" (४.३१) इत्यारम्य "बैद्युतेनैव ततस्तच्थतेः" (४३६) इत्यन्तानि मार्गसूत्राणि, "पर जैमिनिर्मुख्यत्वात्" (४.३.१२.), "अप्रतीकालम्बनान् नयतीति बादरायण उभयथा च दोषात् तत्कतुत्रच" (४.३.११), "कार्यं बादरिरस्य गत्युपपत्तेः" (४३.७.), "कार्यात्यये तदध्यक्षेण सहातः परमभिधानात्" (४.३१०.) इत्यादीनि गम्यसूत्राणि चेति पादपरि गिटितानि सर्वाणि व्याख्याति — "अर्चिरादि पथा वायुं प्राप्य तेन जनार्देनम् । यान्त्युत्तमा नरोच्चाद्या ब्रह्मछोकात् सहासुना" इति । अय भावः — अतीतपादे सर्वेषामप्यधिकारिणा स्थूलदेहादुत्कमण-

<sup>1 &</sup>quot;अचिरादिना —" इति प्रथममधिकरणम् "वैद्युतेन —" इति पश्चमम् । मध्ये च "वायुशब्दादिवशेषिवशेषाभ्याम्" (४३२) इति द्वितीयम् । "तिदितोऽधि वरुण सम्बन्धात्" (४३३) इति तृतीयम् । "आतिवाहिक-स्तिल्लङ्कात्" (४३४) इत्यादि द्वे सूत्रे चतुर्थमधिकरणम् । एतानि पश्च गतिप्रकारप्रतिपादकानि । "कार्यं बादिरस्य गत्युपपत्ते" (४३७) इत्यारम्य "विशेष च दशैयिति" (४३१६) इति यावत् आपादान्त दश सूत्राण्येक षष्ठमधिकरण गम्यप्रतिपादकम् ।

<sup>2</sup> येषार्माचरादिपथचलन विहित तेषा सर्वेषामित्युपस्कर्तव्यम् । अन्यथा स्विबम्बेष देहलये गितकमानवसरात ।

१ "पादपठितानि" घ

मस्तीत्युक्तम् । ते चात्र व्याप्तिवृष्टयोऽव्याप्तिवृष्टयक्वेति द्विविधाः । तत्र व्याप्तिवृष्टयस्तु । ऋषिगन्धर्वप्रवरपूर्वका देवपर्यन्ता उच्यन्ते । अव्याप्ति-वृष्टयो मनुष्योत्तमाद्या ऋषिगन्धर्वान्ता एव । उत्तमा अधमाक्वेति यावत् । ते तावदुभयोऽपि अचियादिना पया ऊर्ध्व गत्वाउन्ततः । विद्युप्तिमेव पर वायुं प्राप्नुवन्ति । ततस्तेनैव गमयित्रा ब्रह्माख्यं गम्यं यान्तीत्येतावत् समम् । कृत्तत्र विक्शेषः — व्याप्तिवृष्टार उत्तमाः साक्षात् परमेव ब्रह्म जनार्दनं प्रथमत एव यान्ति । अन्ये नरोत्तमपूर्वकाः कार्यमेव ब्रह्म चतुर्मृख तत्काले यान्ति । तत्त्र उ पुनर्याववृब्द्मालय स्थित्वा तत्लोकादमुना ब्रह्मणा सह गच्छन्तस्त जनार्दनमिप यान्तीत्येव विवोधः ।

<sup>4</sup>"अर्जिचरादि" इति क्रियाविशेषणम् । तदाविप्रयितेन पथेत्यर्थः । तत्राऽदि-शब्द<sup>४</sup>परिगृहोतास्चाऽतिवाहिकाद्या विद्यन्ते । तथाहि ब्रह्मतर्के –

<sup>1</sup> एतेन "अप्रतीकालम्बनान् –" इत्यादिसूत्रप्रस्तुत प्रमेयजातमाह । "अप्रतीका देवतास्तु ऋषीणा शतमेव च । राज्ञा च शतमुद्दिष्ट गन्धर्वादि-शत तथा । एतेऽधिकारिणो व्याप्तिदर्शनेऽन्ये नतु क्वचित्" इति भाष्ये गारुडवचनम् ।

<sup>2</sup> एतेन प्रथमें चत्वारो नया सगृहीता । मूले तेनेति सब्यवच्छेदम् । तेन "वैद्युतेनैव –" इति पश्वमोऽपि नय सुसग्रह इत्याह – तत इत्यादि ।

<sup>3</sup> तत्र विशेष इत्यादि षष्ठाधिकरणानुसरणम् ।

<sup>4</sup> अचिरादियथिति कथम्? समासजमित्यमिति वदन्ति । तेन "ऋक्पूर्प्धू -प्थाम -" इति न प्रसरतीति भवति । नैतद् भवति । "पथो विभाषा" इति पृथग् योगात् । किं तेन? तेनेद गम्यते - नज्समास एव पथो विभाषेति

१ "-दृष्टय ऋषि-" क

२ "गत्वा तत" ग.

३ "तत्र याव – " क

४ "- शब्दगृही - " क

"उत्कान्तस्तु शरीरात् स्वाद् गच्छत्यिचयमेव तु । ततो हि वायोः पुत्र च योऽसौ नाम्नाऽऽतिवाहिकः । ततोऽह पूर्वपक्षं चाप्युवक् सवत्सर तथा । तिटतं वरुणं चैव प्रजाप सूर्यमेव च । सोमं वैश्वानर चेन्द्र ध्रुव वेवीं दिवं तथा । ततो वायु पर प्राप्य तेनैति पुरुषोत्तमम्" इति ।। ० ।। १-६ ।।०।।

> डित श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविर्घनन्स्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्थाघ्यायस्य तृतीय पाद

योग पृथगिक्यतेति । नैतद् गम्यत यदृषिप्रयोगिसिद्धचर्थमाह हि — आगमजमित्यिमिति, समासजमित्यिमिति । अथापि तुष्यतु भवान्, समाधानान्तरमुच्यते – 'अचिरादि' इति क्रियाविशेषणम् ।

<sup>1</sup> तदय सर्वोऽपि पादार्थो ब्रह्मतर्के त्रिभि श्लोकै समाम्नात । अत्र भाष्ये चैकेन निर्वद्ध ।

## ॥ चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः गादः ॥

ॐ।। उक्तप्रकारेण मुक्तानां तदुभयेषा भोगमाहास्मिन् पादे ।

"सम्पद्याविहाय स्वेन शब्दात्" (४.४.१), "सङ्कल्पादेव च तच्छ्युतं." (४.४ इ.), "ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिम्य" (४४ १), "चितिमात्रेण तदात्मकत्वादित्योडुलोमि-" (४४ ६), "प्रदीपवदावेशस्तया हि दर्शयितं" (४.४ १५), "जगद्वचापारवर्जम्" (४.४ १७.), "अत एव चानन्याधिपति." (४.४ ६), "स्थितिमाह दर्शयतञ्चेवं प्रत्यक्षानुमाने" (४४ २१), "भोग-मात्रसाम्यलिङ्गाच्च" (४.४.२२.), "अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात्" (४.४.२३.) इत्येतानि तदन्तरितानि च सूत्राणि व्याख्याति–

"यथासङ्करपभोगारच चिदानन्दरारीरिणः। जगत्सृष्ट्यादिविषयं महासामर्थ्यमण्यृते। यथेष्टराक्तिमन्तरच विना स्वाभाविकोत्तमान्। अनन्यवरागारचैव वृद्धिहासविवर्जिताः। दु खादिरहिता नित्य मोदन्तेऽविरतं सुखम्" इति।

<sup>1</sup> भाष्ये यथा विशेषणान्युपात्ताति तेनैव क्रमेण सूत्राण्यनूवादाधिकरणक्रममविविक्षित्वा - सम्पद्येत्यादि । अय चात्राधिकरणप्रक्रम - "सम्पद्य -"
इत्यादि त्रिसूत्र प्रथमाधिकरणम् (१-३) । तदेतद्व्याख्यातम् यथासङ्कृत्यभोगाश्च । "यथाकाम सर्वान् कामाननुभवति" इति सौपणंश्रुति ।। ० ।। "अविभागेन दृष्टत्वात्" (४.४४) इति द्वितीयमधिकरणम् । एतदपि 'सहामुना' इति पुरैव व्याख्यातम् । "सोऽश्नुते सर्वान्
कामान्त्सह ब्रह्मणा" इति श्रुति । अत्रार्थे अमुनेति परमात्मना ।। ० ।।
"बाह्मेण -" इत्यादि त्रिसूत्र तृतीयमधिकरणम् (५-७) । तदेतद्

अत्रायमभिसत्थिः – उक्तप्रकारेण भगवन्त नारायणं सम्पद्यानादिससारसागरा-न्मुक्ता अविहायैव हरिमविरत सुखं मोदन्ते । <sup>1</sup>यथाकाम रमन्ते, यथाकाम-मुपरमन्ते । तत्रोभयत्रापि सुखमेव । यथाकामत्वात् । नचैतेषा <sup>९ ३</sup>भोगस्तदा-

व्याख्यातम् – चिदानन्दगरीरिण । "मर्त्य देह परित्यज्य चितिमात्रात्म-देहिन " इत्याद्या स्मृतिरेनदेवाऽह ॥ ० ॥ "मङ्कल्पादेव – " इत्यष्टम सूत्र चतुर्थमधिकरणम् । एतदपि निगदव्यास्यातम् – यथासङ्कल्प-भोगाश्च । "स यदि पितृलोककामो भवति सङ्कल्पादेवास्य पितर समुत्तिष्ठन्ति" इत्यादिश्रुते ।। ० ।। "अत एवच – " इत्यादि नवम पञ्चमम् । तदेतद् व्याख्यातम् – अनन्यवशगाश्चैव विना स्वाभाविकोत्त-मान् । "परमोऽधिपतिस्तेपा विष्णुरेव न सशय । तत प्राणादिनामान्ता सर्वेऽपि पतय कमात्" इति स्मर्यते च ।। ० ।। "अभाव बादिरराह ह्येवम्" (४४१०) इत्यादि सप्त सूत्राणि (१०-१६) पप्ठमधि-करणम् । एतदप्युक्तमेव – दु खादिरहिता चिदानन्दशरीरिण । इद-मुपरिष्टाद् व्याख्यास्यते चिदचिच्छरीरपरतया ॥ ० ॥ "जगद्वचापार-वर्जम्" इत्यादि चत्वारि सूत्राणि (१७–२०) मप्तमम् । एतदुक्तम् – जगत्सुष्टचादिविषय महामामर्थ्यमप्यृते यथेप्टशक्तिमन्तरच ।। ० ।। "स्थितिमाह – " इत्यादि द्वे सूत्रे अष्टमम् । एतद् व्याख्यातम् – वृद्धिह्रास-विवर्जिता । "न ह्रसते न वर्द्धते" इति श्रुति । "न हीयते यत्र गत्वा यत्र गत्वा न वर्धते" इतीतिहास ।। ० ।। "अनावृत्ति शव्दादनावृत्ति शब्दात्" इति नवममधिकरणम् । तदेतदुक्तम् – नित्य मोदन्तेऽविरत सुखम् । "नच पुनरावर्तते नच पुनरावर्तते", "सर्वान् कामानाप्त्वाऽमृत समभवत् समभवत्" इत्याद्या श्रुतय ।। ० ।।

<sup>1</sup> तदनेन 'यथाकाम रमते यथाकाममुपरमते" इति श्रुतिवचन स्मारयित । तदेतत् सूत्रे "भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच्च" इत्युक्तम् ।

१ "नचैते भोगा – " क

२ "भोगास्तदा - " क ख ग

तदोत्साहसाध्य <sup>१</sup> । किन्तु यथासङ्करूप<sup>२</sup> एव । योयो भोगस्तैरिष्यते स सङ्करूपादेव समृत्तिष्ठति, प्रत्यत्ममक्तत्वाऽपीत्पर्थः । चशब्दोऽवधारणे ।

नच तेषा भोगस्यैवासम्भव , शरीरराहित्यादिति वाज्यम् । यतिश्चदानन्द-सन्दोहात्मकस्य ब्रह्मणस्तादृशमेव शरीरमेतेषा स्वभोगायतनमविरोधेन सम्भवति<sup>2</sup>। अपिच,ततः पृथगेव चिदानन्दात्मक स्वशरीरं च तेषां सर्वेषामस्ति । तेनैव, अन्येनापि वा भुञ्जते । उभयथा च श्रृत्युक्तेः ।

<sup>3</sup>अचिच्छरीरमपि<sup>3</sup> किञ्चित् तेजिष्ठं सुसैकायतन स्वेष्टत्वेन<sup>४</sup> प्रवेष्टु शक्यम् ।

<sup>1 &</sup>quot;भोगेष्टौ भोगे तदनिष्टाव्परमे च न प्रयत्नापेक्षा" इति हि तत्त्वदीपिका ।

<sup>2</sup> चिदानन्दो हि भगवान् । यत् तस्य शरीर तविष चिदानन्दावेव । तेन चिदानन्दशरीरेण शरीरिणो मुक्ता चिदानन्दशरीरिण । स्वयमेव च चिदानन्दात्मकशरीरा चिदानन्दशरीरिण । एतेन "ब्राह्मोण जैमिनि —", "चितिमात्रेण—" इति सुत्रे व्याख्याते । अत एवोभयाम्नानात् "एवमप्युप-त्यासात् पूर्वभावादिवरोध बादरायण" (४४७) इत्यिण सुत्र सगृहीत-मेव ।

<sup>3</sup> अयेदानी "भाव जैमिनिविकल्पाम्नानात्" (४४११) इत्यिप सूत्र-मनेनैव भाष्यपदेन व्याचिख्यासदाचार्य इत्याह – अचिच्छरीरमिप । इारीरिमिति जड विवक्ष्यते । चिदिति विकल्पाम्नानम् । तच्च केवल-मानन्दार्थम् । न ससार इव दु खभोगाय च । "ज्योतपैव रूपेण चिता वाऽचिता वा" इति विकल्पमाम्नाय "आनन्दी ह्येवैष भवित नानानन्द किंद्यदुपस्पृशित" इति व्यवच्छेदात् । एतेनैव "द्वादशाहबदुभयविष बादरायणोऽत" (४४१२) इत्यिष समग्राहि ।

१ "साध्या।" क खग

२ "-सङ्कल्पा एव" क ख ग

३ " – मपि यत्किश्वित् तन्निष्ठम्" क

४ "स्वेष्टत्वे प्रवेष्टुम्" घ

नान्यथा व तद्दास्त । तथाच योजना — आनन्दार्थं इारोरिणिक्विदित्यन्वयः । सुर्खंकभोगार्थं जडक्षरीरिणो वेत्यर्थः । एतद्भावाभावपक्षयोजांग्रस्वयन्योरिव में भोगः सम्भवति । नच तत्र दु.खस्यृष्टिराहाङ्कृतीयेति "बुखादिरहिताः" इत्युक्तम् । आदिशब्दात् तत्कारणभूत पापम्, सुखानुत्पक्तिः, तन्नाशश्चेत्यादि-दोषा गृह्यन्ते । अतस्तैरिप रहिता इत्यर्थः । युक्तं चैतन्मुक्तानां प्रदीपवत्, शुभ-स्यैव भोगो नान्यस्येति । दीपस्य स्वभावशक्त्या तथात्वं सम्भवति, निह मुक्तानाम्पिति मा भूत् । यथेष्टकर्मणि यथेष्टा च स्वभावशक्तिम् कानामप्यस्ति । चक्राब्दाक्ति । यथेष्टकर्मणि यथेष्टा च स्वभावशक्तिम् कानामप्यस्ति । चक्राब्दाक्ति । सर्वकामावाप्तिश्चते । एवं चेत् यदाकदाचिज्जग-न्निर्माणकर्मापि कुर्वन्ति, इच्छाया सत्यां सुकरत्वादित्येत्वरपवदित — "जगत्—" इत्यादिना । यक्तज्जगत्सृष्टिस्थित्यादिव्यापारिवषयं महासामर्थ्यमीक्वरैकाश्चयं प्रसिद्धं तदृत एव तेषामेषा यथेष्टशक्तिः प्रतिज्ञायते । अपिशब्दाज्जीवयोग्यमिप विकारविषयमृते । तथेरत्युच्वनीचत्वेनायोग्यत्वात् । । नचायोग्यमिपं विकारविषयमृते । तथेरत्युच्वनीचत्वेनायोग्यत्वात् । । नचायोग्यमिपं

ग एतेन "तन्वभावे सन्ध्यबदुपपत्ते" (४४१३), "भावे जाग्रद्वत्" (४४१४) इति सूत्रे मनिस करोति ।

<sup>2</sup> तदनेन "प्रदीपवत् – " इत्यादि विवृतम् । दीपिकाया सम्भवदिप कार्ण्य यथा न प्रदीपो भक्त इति ।

<sup>3 &</sup>quot;विकारावर्ति च तथाहि दर्शयति" (४४२०) इति सूत्रमेतेन व्याख्या-

१ "नान्यथा । तथाच" घ

२ "योजना । चिद्रूपा अपि आनन्दिवशेषभोगार्थ जडशरीरिणोऽपि कदाचिद् भवन्तीति । एतद्भावा – " क ख ग

३ "-त्वेन योग्यत्वात्" इति कोशेषु पठचते । "अयोग्यत्वात्" इति भाव्ये प्रमादलिखितमिति भाति ।

४ "नचायोग्य विमु – " क "नचायोग्यमपि मुक्ता – " घ

विमुक्ता इच्छन्ति । निर्दोषत्वनियमात् । मनोदोषादेव ह्ययोग्यमिच्छन्तो हन्यन्ते । तस्मात् तदुभयमृतेऽपि यदात्मयोग्य सामर्थ्य शुभाशुभयोर्भोजन-वर्जनादौ निर्विघनकरत्वादिना निर्वाहकं स्यात् तदेवात्राभिप्रेयत इति नाति-प्रसङ्ग ।

नच मुक्तानामन्येऽधिपतयो भवन्ति, अनिष्टत्वात् । स्वयमेव स्वाधिपतय इति स्ववशाग एव । अतः शुभानुभवार्विनयमिवपर्ययः परतोऽपि नाऽपद्यते । नच बद्धा मुक्ताधिपत्यमर्हिन्ति, अयोग्यत्वादिति चशब्दार्थं । न ताबता नैराधि-पत्यमिष्टिमुक्त्याशङ्क्ष्यम् । योग्यान् विनैवान्याधिपतिनिषेधात् । के तर्हि केषां युद्ध ये येभ्य स्वाभविकगुणैरुक्तमा गुरुपरमगुर्वादय । परमपुरुषो विष्णुश्च ते तेषामधिपतय एव कमाधिका अभिधीयन्ते । यत्रेषिता शिष्यप्रशिष्याद्यास्तरणतराः सुरतरसुरभिसुमनोमालभारिण १ प्रस्वस्वरतमिष सरामा भोवन्ते । अतस्तान् विनैवान्याधिपतिनिषेधः कृतः ।

तम् । "प्रकृतिविकारञारीराद्यभिमानिषु जन्ममृत्यादिविकारवत्सु ससारिषु व्यापारो मुक्ताना न विद्यते" इति तत्त्वदीपिका ।

<sup>1</sup> भाष्येऽप्येतदुक्तम् – "आचार्याश्चैव सर्वेऽपि यैज्ञान सुप्रतिष्ठितम्" इति बाराहवचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;डप्टकेपीकामालाना चिततूलभारिषु (पाणि० ६३६४) इति सुमनो-मालभारिण ।

१ ''स्ववशा एव'' क

२ ''केषा दाधिपत्य मानुषेषु ये येभ्य '' घ मध्ये अक्षराणि गलितानि।

३ "अधीयन्ते" क ख घ

४ " – सुमनोमनोहारिण " क

५ "सुरामा मो – " ख

नच जीवन्मुक्ताविव <sup>१</sup> मुक्ताविप पुनःपुनरुपास्तौ फलस्य वृद्धिः स्यात् । नापि विपर्ययेण हास । विधिनिषेधयोर्मुक्तेष्ववृत्तेरित्येदिभप्रायेण "वृद्धिहास-विवर्जिताः" इत्युक्तम् । वृद्धिहासाभ्या विशेषतो वर्जिताः सामान्यतः सहिता इत्युप्तमार्थि । तस्मादेव सम्प्राप्तसम्पदा कमाधिकानामिध्यवदेव वृद्धि-हासावितमर्यादौ कदाचिदिप न भवेताम् । समर्यादौ तु स्यातामेव । अप्रति-षिद्धत्वात <sup>3</sup> ।

तस्माद् यथायोग्यपरिपूर्णत्वेन सस्थितिरेव मुक्तानामिति नियमः, नच कदाचित् तत. पुनरावर्तन्त इति वक्तुं "नित्यम्" इति विशेषणम् । अविरतमिति चु यावत्सस्थितिनैरन्तर्यमेव भमोदस्य दर्शयति । नत्वनन्तकालोनत्वमित्यपुन-रुक्ति. ।। १ – ६ ।। ० ।।

<sup>2</sup>उक्तार्थनिगमनार्थ<sup>°</sup> चैतन्नित्यपदम् । यदेतदध्यायचतुष्टय्यामाऽऽदित आऽन्ता-दुदित सर्वार्थजात तन्नित्य निर्णीतम्, नतु सन्दिग्धम्, कुत<sup>्</sup> अपरिमितवेद-<sup>६</sup> सिद्धत्वादिति सकलमनाकुलम् ।। ० ।। ० ।।

<sup>1</sup> तथाच भाष्ये — "अवृद्धिह्नामरूपत्व मुक्ताना प्रायिक भवेत् । कादाचि-त्कविशेषस्तु नैव तेषा निपिद्धचते" इति कौमै वचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;नित्य सदातन चोक्त नित्य नियतमेव च" इति शब्दिनर्णय मनिम निधायाऽह – उक्तार्थनिगमनार्थ च ।

१ "- विव पुन पुनरुपा - " क

२ "-सम्पदा ऋमा-" ख

३ ''अप्रतिषेधात्'' क

४ "- नैरन्तर्य मोदस्य" क ग

४ " - निगमन चैत - "ख

६ " – वेदप्रवाहसिद्ध – " घ

अथेदालीमेव परिसमापित ( ¹सग्रहभाष्य भगवानाचार्य शिष्यशिक्षाये ) विज्ञापयन्नात्मकृत स्वस्वामिनि विष्णौ समर्पयत्युत्तरपद्येन । तदुत्तरेण तु ग्रन्थावसानेऽपि क्रियासमभिहारेण तस्मै नमस्क्रियामाचरति ³ –

> "पूर्वप्रज्ञेन मुनिना सर्वज्ञास्त्रार्थसंत्रहः। कृतोऽय प्रीयतां तेन परमात्मा रमापतिः॥

नमोनमोऽशेषदोषदूरपूर्णगुणात्मने । विरिञ्जशर्वपूर्वेडयवन्द्याय श्रीवराय ते" ॥ ० ॥

> मस्य त्रिरूपाण्यवितानि वायो-वेंदे बलज्ञानवतो बळावौ । दशप्रमत्याख्यतृतीयरूपी संक्षेपभाष्यं कृतवान् रमेशे ।।

सम्प्रीयता तेन कृतेन सोऽय रमापतिर्मे परमेष्टदेव । <sup>2</sup>विरिञ्जवाणीविपवासवाना परात्पराणामपि य परात्मा ।।

<sup>1</sup> षडिभिश्चरणै प्रथमश्लोकार्थमाह । बळादौ वेदे बळित्थासूक्ते । परमात्मा ज्यास्यायते परमेष्टदेव इति ।

<sup>2</sup> द्वितीयपद्यस्योत्तरार्ध विवृण्वन्नेव परमात्मशब्दस्यार्थान्तरमाह – विरिञ्चे-त्यादि । शर्व एव शेषो भविष्यन्निति न पृथगुक्त । वासवाानमिति बहुवचनमाद्यर्थे ।

१ ( ) एतावान् भाग कोशेषु लुप्त इत्यर्थानुगुण्याय पूरित ।

२ "-स्वामिनि समर्प-" ख

३ "नमस्क्रिया करोति" ख

<sup>1</sup>अज्ञानहु.खप्रमुखं. समस्तै-दोषैविहीनाय गुणार्णवाय । विरिञ्ज्ञावेन्द्रमुखैरपीडच नमोनमः श्रीरमणाय तुभ्यम् ।।

<sup>2</sup>सत्सौख्यविज्ञानपुरोगपूर्ण-गुणैकदेहाय पुमर्थदोगध्रे । अशोषवन्द्याय विशेषतो मे व्यासाय देवाय नमोनमस्ते ॥ ० ॥

<sup>3</sup>आपादतलमस्तिष्क<sup>9</sup> निभृतानन्दिचद्घन । नारायणो रमानाथो रमता मे मनोरथे ॥ १॥

<sup>1</sup> द्वितीयश्लोक कमाद् व्याख्याति – अज्ञानेत्यादि द्वाभ्या श्लोकाभ्याम् । एतत्पक्षे " – दोषदूरपूर्णगुणात्मने" इत्येक पदम् । विशेषणयो समास । ईडचेति वन्द्यायेति च भिन्ने पदे इति क्वत्वा व्याख्यानम् – विरिश्व-शर्वेन्द्रमखैरपीडच ।

<sup>2</sup> पूर्णगुणात्मने इति भिन्न वा पदमिति तदर्थमाह् – सत्सौस्येत्यादि । आत्मशब्दो देहवचनरचात्र भवति । विरिश्वश्वतंपूर्वेडचवन्द्यायेति समस्त वा पदमिति तदर्थ निर्भूते – पुमर्थदोग्ध्रे अशोषवन्द्याय । विरिश्वादिभिरशेषिरीडचैरिप वन्द्याय । इद परात् पराणामिति विशेषणात् पूर्वमेव सूचितम् । अशोपैरीडचाय च वन्द्याय च । पुमर्थदोग्धा हि स्तूयते । "वृष्णे चोदस्व सुष्टुतिम्" इति हि श्रूयते । तदर्यमेव चैव व्यास्ययम् । वन्द्यायेति भिन्न पदमिति कृत्वा पुनर्यान्तरमाह – विशेषतो मे वन्द्याय व्यासायेति । "जगद्गुरूणा गुरुमञ्जसैव विशेषतो मे" इति ह्युक्तम् । एतेनान्तेऽपि शास्त्रप्रभवो गुरुरिप प्रणतो भवति ।

<sup>3</sup> इदानी स्वयमन्ते मङ्गलान्याचरति । साक्षात्कृतप्राणप्रमुखावतारश्रीमुख-

१ "- मस्तिष्कान्त्रिभृ - " ग

नत्ययन् मन्यहासेन सुन्वरीमिन्दिरा हरि ।

श्रमन्यानन्दनिष्यन्दी रमतां मे मनोगृहे ।। ३ ।।

दोर्दण्डल (ण्डिता²) रातिः पालयन् भुवनत्रयम् ।
आनन्व³ . . . . . . . . . रे ।। ३ ।।

ज्ञानिभिर्ह् दयाम्भोजे निर्मले रत्नविष्टरे ।
दृष्टं निविष्ट मुख्येष्टं सिन्दिदृक्षे रमेश्वरम् ।। ४ ।।

नन्तारोऽनन्तगरुडब्रह्मख्युपरोगमाः ।

यस्यामु सततः देवं शुश्रूषेऽहं रमावरम् ।। ४ ।।

सत्सूत्रनिकराथों यः सर्ववेदार्थबृहित ।

त सिद्भः प्रोदित सन्त प्रविविक्षे रमापतिम् ।। ६ ।।

येनाय सकलोऽप्यर्थों भाषितोऽप्यनुभाषितः ।

प्रोदितश्चापि त मध्वं प्राणेश प्रणमाम्यहम् ।।७।।

समुद्गतसच्छारत्रप्रवचनानुभूतप्रभूतानन्दा पूर्वे स्वगुरूपरमगुप्व सुदृढश्रद्ध सभक्त्यादर च यत्मच्छास्त्रमवृणत तदप्युपरलोकयित महता सरम्भेणेति मञ्जलम् ।

> इमामाचार्यगोविन्द प्रमृष्टा शब्दतोऽर्थंत । वितेने विमला व्याख्या विदुषामेव तोषणीम् ।। इत्याचार्यगोविन्दस्य कृतिषु आनन्दमालाटिप्पनी समाप्ता

१ "अमितानन्द – " क २ लुप्ते अक्षरे कोशेषु ।

अक्षराणि लुप्तानि । 'आनन्दरूपी भगवान् रमता चित्तमन्दिरे' इति
पाठ्यमिवच्छेदाय ।

४ "यस्यानुगा स्युस्त देवम्" ग

विष्णो प्रसादैकबलात् सर्वशास्त्रार्थसग्रहम् । यश्चकार नमस्तस्मै पूर्णप्रज्ञाय नित्यशः ॥ ८ ॥

यत्प्रसावप्रासारेण दाख्योषेव मे मति.। तट्टीका रचयामास लेशेनापि सुदुष्कराम् ॥ ६ ॥

इमामानन्दमालाख्या स्वरूपानन्दमालिने । दीपमालामिवात्यल्पां जगद्दीपाञ्चमालिने ।। १० ।।

सुरै. सम्पद्भिरर्च्याय मानुषैरम्बुविप्लुषा । समर्पयाम पूर्णाय विष्णवे सर्वजिष्णवे ॥ ११ ॥

आ मेरोराऽण्डभाण्डात् सुरवरनिकरास्थानसंस्थानमान्यात् अन्यान्यानेकविद्वत्प्रवरशतशतीकीति <sup>१</sup> कर्पूरपूरात् । आ ग्रन्थादाऽर्द्धवर्णाद् रथचरणधरार्थाद् विशेषे समर्थात् क्वासौ वादीन्द्रसिंह पट्तम उत यः खण्डयेन्मघ्वशास्त्रम् ।। १२ ।।

आ देवादा च मत्यिद् बहुदिवसमणेः प्रभाया को वा वादीन्द्रसिंह कविकुलतिलक कोऽथवा मध्वशास्त्रे । जल्पे जाज्वल्यमानो <sup>3</sup>. . . पक्षपाती जिज्ञासुर्ज्ञानसार सकलमनुपिबेन्मानुषो वा लयाध्यिम् ।। १३ ।।

आऽब्जोत्थादा प्रधानात् सकलचिदचितो भाविताः सत्पदार्थाः क्षुद्वार्थं वै दिशेयुः परपुरुषवशा ह्यातृणादा करीषात् । सर्वेषा योग्यसृष्टिस्थितिलयनियमाज्ञानदृग्बन्धमोक्ष कुर्यादेक स्वतन्त्रो हरिरिति सुमते ⁴ तच्च शास्त्र प्रमाणम् ।। १४ ।।

१ "- शतशरिकीर्ति - " ग

२ लुप्तान्यक्षराणि । ग पुस्तके तु "कीटके वा" (१) इतीव पठघते ।

३ लुप्तान्यक्षराणि मर्वेष्विप कोशेषु । ४ "सुमते" ग

सत्यं सत्य तदित्यं शपथशतपुत विष्म हस्ताबुदस्तौ अस्तव्यस्तोक्तिरास्ता शृणुत शृणुत हे मानवा माऽवमान्य<sup>९</sup> । स्वामी सर्वस्य विष्णु. ववचन च सदृशो नाधिकस्तस्य हि स्यान् सत्ये<sup>३</sup> भातीति सत्य श्रृतिपतिलिखिता वैजयन्ती जयन्ती ।। १५ ।।

बन्दे विष्णुं सुरेश स्वजनपरिवृत ताश्च वन्दे क्रमेण श्रीभूरूपा तदिष्टामथ विधिपवनौ तित्प्रये वाग्युवेवयौ । पक्षीशाहीशख्द्रांस्तवुवितवियता या सुपर्ण्याविसञ्का शकादीन् काममुख्यानिष सकलसुरान् तद्गुरून् मद्गुरूक्च ।। १६ ।।

नमस्ते श्रीशास्तु प्रियतम समस्तादिप सवा नमस्ते प्राणेश प्रणतसुरसङ्खेष्ट शुभद । नमस्तद्दासा वः परमगुवस्तत्त्वमतिदा नमस्तद्दासा वः <sup>3</sup> पुनरिति गुरुभ्यो मुहुरिप

।। १७ ॥

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसश्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैवित्रमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्थोऽध्याय

समाप्तोऽय ग्रन्थ

----

१ "माऽवमान्य ।" ख "माऽवमान्ये ।" (?) ग

२ "सत्यम्" ग

३ "नमस्तद्दासेभ्य " ग

का भी कर के के ले भी भी भी की है कि विकास is the fit of the to he was and the too for the To with man me usu wo of war man is on to 7 00 00 00 00 00 04 04 0 29 31 8 9 0 1 9 10 10 20 20 19 20 10 ने भीन न वका नित्र ने भी की यो में ने जर्म न नी पर न्त्राभाक्षेत्र ११२ ला लाग्न भ मुक्त ली मुन्त with the bod of wall a was to was to was one are Amorana des mar coras m romatory of roman mood of the wild the y or on will no silo al qui a one ran waa qui where we are the off of a land of we wanter म् मान में तो भे का में नुष्ठा का में ने ना व मी तो को वन م لا من المن المن المن الله إلى الما ليو لد و الله والم إلى الله لا الله मान ही में व वालान निका की उन हम्मा के में हैं देश हैं। a print anti-regeriting mand ammedical

# SHARGEHIOT

James My No m Ja

פונב נועם ות לקום ויי my Magaga and my all magagagert might hand mother with a second ognalmal of more and and and order 01 7 in - 13 m 1 1 + 1 1 1 0 10 m 1 10 m m 12 0 योगी भारत की भी भी की की में मान का मान मारी Apom naDannal Harry manany कि की अने पर वन बन किन का कि में अने की की ने के ने क n com 12/10 g m 2 2) 13 m mm , 81 gu , it would and malikite we co a coldina rally y lan word a do bold and har in word anolmoderal may analder willed will as المرا له المنظمة المنافقة المن المن المن والمن في لم المان لم المال المعالم الما الما والم المان من الما الم المان Janaha dad a a so wat the 10 dawn was it ना त्यं वा भूने ता का वृष्ण की की खुन कुन क त्यान Plat alpinationalowanin statua,